

مؤسسة القديس أنطونيوس المركز الأرثوذكسي للدراسات الآبائية بالقاهرة نصوص أبائية - ١٢

تجسد الكلمة للقدس البابا أثناسيوس الرسولي بطريرك الأسكند ربة العشرون

ترجمه عن اليونانية وتعليقات مراجعة دكتور جوزيف موريس فلتس د. نصحي عبد الشهيد طبعة ثانية \_ أبريل ٢٠٠٣م

coptic-books.blogspot.com



من كتاباته العديدة: (غير تجسد الكلمة) ٧- حياة القديس أنطونيوس. ١- ضد الوثنيين. ٨- رسالته إلى مارسيللينوس عن المزامير ٢- المقالات ضد الآريوسيين. ٩- دفاعه عن مجمع نيقية. ٢- رسائلة إلى سرابيون عن الروح القدس. ۱۰ - دفاعه عن هروبه. ٤- رسائلة عن السيد المسيح. ١١- رسالة عن البتولية ، وله رسائل أخرى ٥- عن التجسد وضد الأريوسيين. كثيرة في موضوعات متنوعة. ٦- الرسائل الفصحية.



(1)- مجلة مدارس الأحد: العددان ٧،٦ السنة ٢٧. يونيو ويوليو ١٩٧٢. القاهرة. ص ١٠،٨.

# القديس أثناسيوس الرسولي

+ ولد عام ٢٩٧ م + سيم بطريركاً لكرسى الإسكندرية ٢٢٨م. + إستمر على الكرسى الرسولى لمدة ٤٥ عاماً حتى تتيح في سنة ٢٧٢م. + من آباء مدرسة الإسكندرية العظام ومن معلمى المسكونة + دافع بكل قوة وحزم عن إيمان الكنيسة ضد الهرطقة الأريوسية التي أنكرت ألوهية السيد المسيح. + نفى خمس مرات عن كرسيه (جملتها ١٧ عاما تقريبا) بسبب مواجهته للآريوسيين ومساندة الإمبراطور لهم. + تعيد له الكنيسة القبطية في ٧ برمودة - ١٥ مايو، وتحتفل بعودة رفاته إلى مصر يوم ٢ برمودة - ١٠مايو، ويوم ٢٠ توت - ١٠ أكتوبر تذكار الآية التي صنعها الرب معه.

من كلمة قداسة البابا شنودة الثالث في عشية عيد مرور ١٦٠٠ سنة على انتقال القديس العظيم أثناسيوس الرسولى:

"أمام أثناسيوس يصمت الكل ويتكلم هو ... لأنه لا يستطيع إنسان أن يقول كل شئ عن أثناسيوس ... من يقرأ كتابات أثناسيوس يرى فيها اللاهوت الممزوج بالروحيات ... فحين تقرأ له لاتستطيع أن تدرك هل هذه الكتابة لاهوت أم روحيات أم فلسفة أم تفسير للكتاب أم كل هذا معاً. لقد جمع بين اللاهوت والرهبنة، بين العقل اللاهوتي العميق، وبين الروح النسكي الرهباني (')



قداسة البابا شنودة الثالث بابا الأسكندرية وبطريرك الكرازة المرقسية coptic-books.blogspot.com أيقونة الغلاف: للقديس أثناسيوس الرسولي، بريشة الفنان إيزاك فانوس، بكنيسة السيدة العذراء \_ لوس أنجيلوس.

اسم الكتاب : تجسد الكلمة اسم المؤلف اسم المترجم : دكتور جوزيف موريس فلتس الطبعة الأولى : أغسطس ٢٠٠٢ الطبعة الثانية : أبريل ٢٠٠٣ الناشر

: القديس البابا أثناسيوس الرسولي بطريرك الأسكندرية العشرون : مؤسسة القديس أنطونيوس، المركز الأرثوذكسي للدراسات الآبانية بالقاهرة: ۸ (ب) ش إسماعيل الفلكي – الدور الأول محطة المحكمة مصر الجديدة ت: ٢٤١٤٠٢٣

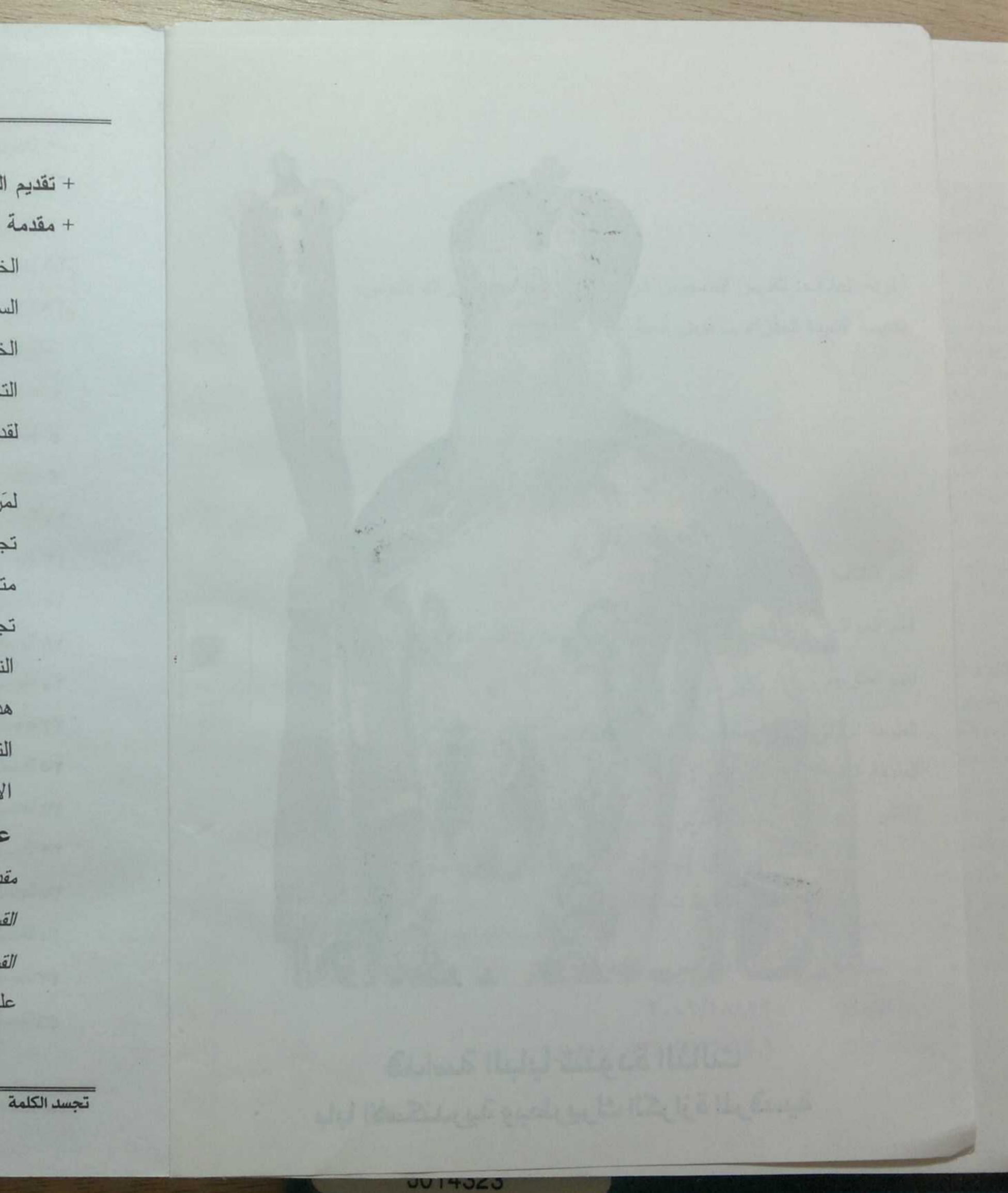
E-Mail: santonio@link.net

0014020

اسم المطبعة : دار العالم العربي للطباعة رقم الإيداع Y ... Y/1 // XY9 : I.S.B.N. 977-5057-35-3: الترقيم الدولي

|        | المقدمة                                          |
|--------|--------------------------------------------------|
| الصفحة | المحتويات                                        |
| • 1 م  | قديم الناشر                                      |
| 719    | قدمة المترجم                                     |
| ۷1م    | الخلق                                            |
| 419    | السقوط ونتائجه                                   |
| ۸۱م    | الخلق والتجسد                                    |
| ٨١٩    | التجسد والتدبير الإلهى للخلاص                    |
| ۸۱م    | لقد صار الموت حتمية والتجسد ضرورة                |
|        |                                                  |
| ~~     | لمَن كتب القديس أثناسيوس مقالة                   |
| 222    | تجسد الكلمة؟                                     |
| ~      | متى كتب القديس أثناسيوس مقاله                    |
| P70    | تجسد الكلمة؟                                     |
| 222    | النص اليوناني في المخطوطات                       |
| 224    | هذه الترجمة                                      |
| ۳۰ م   | الترجمة العربية الحالية                          |
| ٢٦     | الاختصارات                                       |
| ۲۳۹    | عرض لمحتويات المقالة                             |
| ٢٣٩    | مقدمة النص                                       |
| ۲۳۹    | القسم الأول (الخلق والسقوط) فصول ٢_٥             |
|        | القسم الثاني (التجسد والفداء _ موت الكلمة بالجسد |
| ٢٣     | على الصليب وقيامته) فصول ٦_٣٢                    |
|        |                                                  |

coptic-books.blogspot.com



| 20 |    |     |     |    |   |
|----|----|-----|-----|----|---|
| -  |    | 112 | -   |    | ŀ |
| 11 | 23 | 11  | 100 | 44 | t |
| -  | ~  | -   | -   | -  | , |

| the second se |                     | and the second se |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٨                                                                                                              | ، السابع عشر        | الفصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 01                                                                                                              | ، الثامن عشر        | الفصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 0 2                                                                                                             | ، التاسع عشر        | الفصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 07                                                                                                              | ، العشرون           | الفصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٦.                                                                                                              | ، الواحد والعشرون   | الفصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 7 £                                                                                                             | ، الثاني والعشرون   | الفصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 77                                                                                                              | ، الثالث والعشرون   | الفصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٦٨                                                                                                              | ، الرابع والعشرون   | الفصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۷.                                                                                                              | ، الخامس و العشر ون |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٧ź                                                                                                              | ، السادس و العشر ون |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 27                                                                                                              | ، السابع و العشر ون |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٧٩                                                                                                              | ، الثامن و العشرون  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٨١                                                                                                              | ، التاسع و العشر ون |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٨٤                                                                                                              | ، الثلاثون          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| AV                                                                                                              | ، الواحد والثلاثون  | الفصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 9.                                                                                                              | ، الثاني و الثلاثون |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 97                                                                                                              | ، الثالث والثلاثون  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 90                                                                                                              | ، الرابع والثلاثون  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٩٧                                                                                                              | ) الخامس و الثلاثون |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1                                                                                                               | ) السادس و الثلاثون |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1.7                                                                                                             | ى السابع و الثلاثون |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                 | ى الثامن و الثلاثون |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1.1                                                                                                             | ب التامن والتلايون  | الفصير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

المقدمة

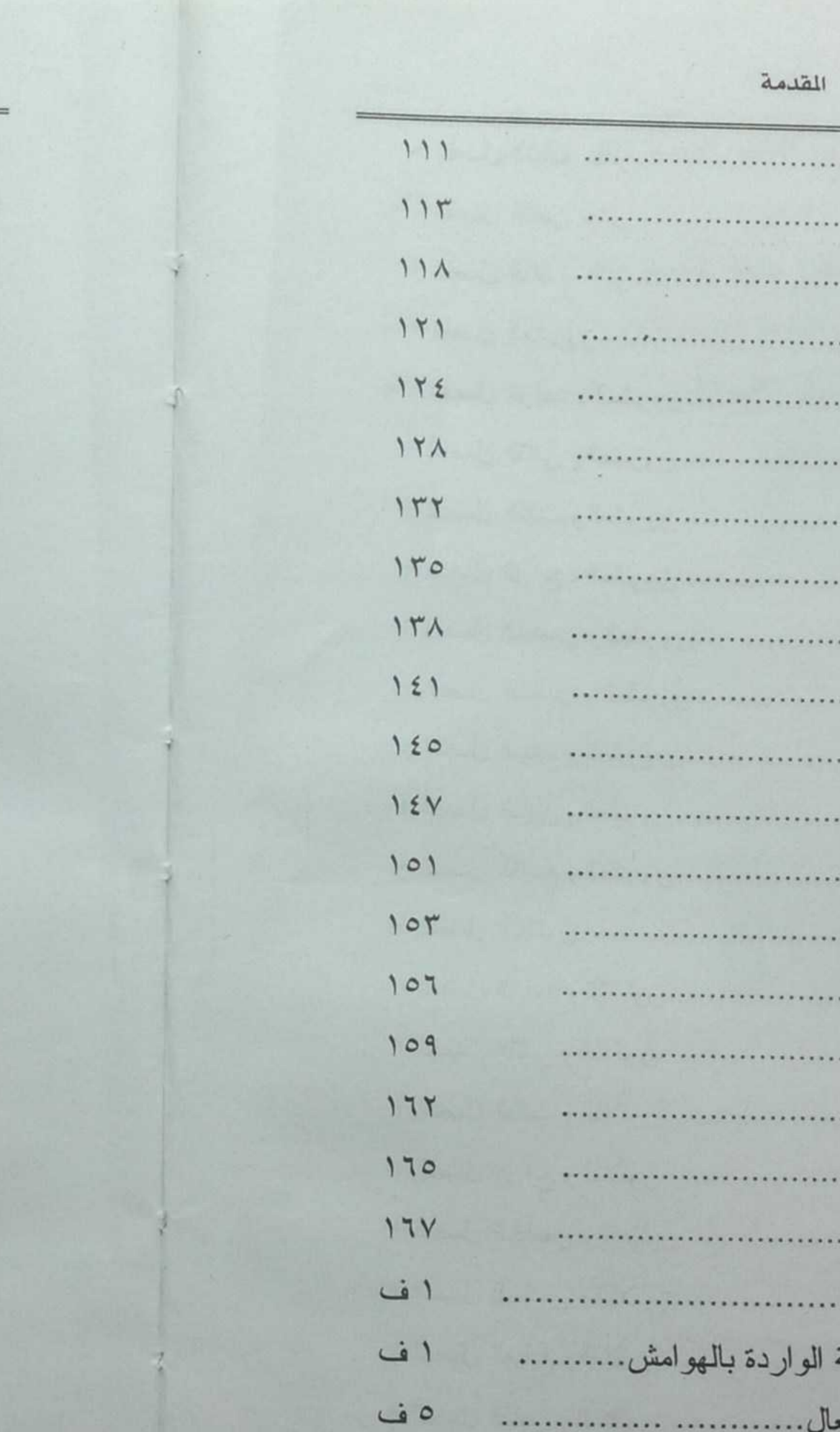
|   |          | المدمه                                     |
|---|----------|--------------------------------------------|
| + | او ی     | ، (أدلة أخرى لحقيقة التجسد ضد دعا          |
| + | ۲۳م .    | ل ۳۳_۰ ٤                                   |
| + | وى       | ، (إثباتات على حقيقة التجسد ضد دعاو<br>٤٥٤ |
| + | 222      |                                            |
| + | ۲۳۹      | ، (ختام) فصول ٥٦_٥٧                        |
| + |          |                                            |
| + | ١        |                                            |
| + | ٤        |                                            |
| + | ۷        |                                            |
| + | ۱.       |                                            |
| + | ١٢       | ••••••                                     |
| + | 10       |                                            |
| + | 18       |                                            |
| + | ۲.       |                                            |
| + | ۲۳       |                                            |
| + | 70       |                                            |
| + | 47       |                                            |
| + | ۳۲       |                                            |
| + | ۳0       |                                            |
| + | ٤٠<br>٤٣ |                                            |
| + | 21       |                                            |
| + | 27       |                                            |

27

القسم الثالث اليهود) فصول القسم الرابع اليونانيين) ٤١. القسم الخامس النص المُتَرجَم + الفصل الأول..... + الفصل الثاني ..... + الفصل الثالث ..... + الفصل الرابع..... + الفصل الخامس ..... + الفصل السادس.... + الفصل السابع ..... + الفصل الثامن..... + الفصل التاسع ..... + الفصل العاشر ..... + الفصل الحادى عشر. + الفصل الثاني عشر ... + الفصل الثالث عشر ... + الفصل الرابع عشر ... + الفصل الخامس عشر . + الفصل السادس عشر ..

| ۷۱ف   | فهرس للكلمات: الله، الكلمة، المسيح، يسوع |
|-------|------------------------------------------|
| ٩١٩   | فهرس لأسماء أعلام                        |
| 1 7ف  | فهرس لأسماء الشعوب                       |
| ۲۲ف   | فهرس لأسماء مدن وبلاد                    |
| ۲۳ف   | فهرس للتشبيهات                           |
| ٤ ٢ ف | فهرس للمصطلحات اليونانية ومعانيها        |
| ٢٢ف   | فهرس لكتابات أخرى للقديس أثناسيوس        |

The state of the second



| + الفصل التاسع والثلاثون   |
|----------------------------|
| + الفصل الأربعون           |
| + الفصل الواحد والأربعون   |
| + الفصل الثاني والأربعون   |
| + الفصل الثالث والأربعون   |
| + الفصل الرابع والأربعون   |
| + الفصل الخامس والأربعون   |
| + الفصل السادس والأربعون   |
| + الفصل السابع والأربعون   |
| + الفصل الثامن والأربعون   |
| + الفصل التاسع والأربعون   |
| + الفصل الخمسون            |
| + الفصل الواحد والخمسون    |
| + الفصل الثاني والخمسون    |
| + الفصل الثالث والخمسون    |
| + الفصل الرابع والخمسون    |
| + الفصل الخامس والخمسون    |
| + الفصل السادس والخمسون    |
| + الفصل السابع والخمسون    |
| + ملحق فهارس:              |
| فهرس للآيات الكتابية الوار |
| فهرس للكلمات والأفعال      |
|                            |

مسيحي مثقف، ويحتاج للقراءة المتأنية، وأن تُعاد قراءته أكثر من مرة، فهو يعالج قلب الإيمان المسيحي ومحوره " المسيح الإله المتجسد ". فليبارك الرب في هذا العمل، وليعوض الدكتور جوزيف عن المجهود الضخم الذي بذله في ترجمة وإخراج هذا الكتاب بهذه الصورة الجيدة. بصلوات السيدة العذراء " ثيئوتوكس " والدة الكلمة المتجسد وصلوات القديس البابا أثناسيوس الرسولي وجميع الآباء القديسين، وصلوات قداسة البابا الأنبا شنودة الثالث بابا الأسكندرية وبطريرك الكرازة المرقسية.

ولإلهنا القدوس المحب الآب والابن والروح القدس كل مجد وسجود وتسبيح الآن وإلى الأبد آمين.

۱۹ أغسطس ۲۰۰۲م الموافق ١٣ مسرى ١٨١٧ش عيد تجلى السيد المسيح على جبل طابور

دكتور نصحى عبد الشهيد مؤسسة القديس أنطونيوس المركز الأرثوذكسى للدراسات الآبائية

القدمة

تقديم الناشر

أول كتاب من كتابات الآباء، صدر مترجمًا باللغة العربية في القرن العشرين هو كتاب " تجسد الكلمة " للقديس أثناسيوس الرسولي. وقد ترجمه عن الإنجليزية القس مرقس داود ١٩٤٢م، وكان وقتها اسمه حافظ داود (قبل الكهنوت)، وقد نشرته جمعية نشر المعارف المسيحية وأعيد طبعه عدة مرات. وعلى مدى ستين عامًا استمر الكثيرون ينهلون من فكر القديس أثناسيوس بواسطة أسلوب القس مرقس داود نيح الله نفسه.

لكن بعد مرور أكثر من خمسين عامًا على. الترجمة القديمة وبعد الدراسات الكثيرة التي جرت في العالم كله حول نصوص كتابات وتعاليم القديس أثناسيوس الرسولي اللاهوتية وحول كتابه هذا عن " تجسد الكلمة " بصفة خاصة، صار هناك احتياج لعمل ترجمة جديدة عن اليونانية تكون أكثر وضوحًا في عرض تعاليم القديس أثناسيوس.

وهذا هو العمل الذي إنشغل به الدكتور جوزيف في السنوات الأخيرة لإعداد هذه الترجمة عن اللغة اليونانية التي كتب بها القديس أثناسيوس، إذ أن كتاب " تجسد الكلمة " كان أحد النصوص التي قام الدكتور جوزيف بدراساتها في رسالته للدكتوراه عن القديس أثناسيوس وبولس البوشى بجامعة أثينا عام ١٩٩٤م.

هذه الترجمة الجديدة تتميز بمقدمة وافية، وبملاحظات كثيرة في الهامش، من إعداد الدكتور جوزيف. وألحق بها في نهاية الكتاب فهارس متعددة للكلمات والمصطلحات والأماكن ... الخ. وقد كان لى نصيب من البركة أن أشترك معه في ترجمة النصف الثاني من هذا الكتاب. هذا الكتاب للقديس أثناسيوس يستحق اهتمامًا كبيرًا ومدققًا من كل

كتاباته'. ولهذا نجد أن شخص السيد المسيح الكلمة المتجسد، يحتل مكان الصدارة في كل تعاليمه، ومعرفته والإيمان به هو " أسمى من أى شئ آخر على الاطلاق "٢.

فالواقع إن هدف كتابات القديس أثناسيوس كان إثبات ألوهية السيد المسيح، الكلمة المتجسد. فهو الذي خلق به العالم وبه جُددت الخليقة كلها " وهكذا يستطيع المرء أن يدرك أن تجديد الخليقة قد تم بواسطة الكلمة الذي هو خالق الخليقة في البدء "". وفي إيضاحة لهذه الحقيقة، يشرح لماذا اتخذ الكلمة الأزلى طبيعتنا البشرية، ثم أخذ يعدد أهداف التجسد شارحًا إياها بأسلوب أخضع فيه العقل للإيمان. فقد كان اهتمامه الأساسى هو. التعبير عن التقليد الكنسى الذي استلمه، وليس الخوض في أمور ميتافيزيقية افتراضية. لقد كان شاغله الأول هو النمو الروحي للإنسان المسيحي، وتوضيح أن معرفة الله، تأتى فقط من خلال الإيمان بالمسيح، لهذا كان يركز في تعاليمه على عقيدة تجسد ابن الله والفداء الذي قدّمه للبشرية. وهذا \_ حسب تعاليم القديس أثناسيوس \_ يستلزم الإيمان السليم بألوهية السيد المسيح وإنسانيته معًا، وذلك في مقابل الفكر الأريوسي الخاطئ الذي كان يحاول أن يلغى حقيقة الفداء وأهميته. فلو لم يكن السيد المسيح هو الله بالحقيقة \_ كما أن الآب هو الله بالحقيقة (بسبب وحدتهما في الجوهر όμοούσιος) - لما كان في الإمكان أن يفدى البشرية من الموت والفساد. ولو لم يكن الابن هو الإله الذي تجسد، لما كان ممكناً أن يؤلهنا نحن عندما

م ضد الوثتيين ٧/١٠.

" تجسد الكلمة فصل 1/٤.

القدمة

## مقدمة

الآباء هم أعضاء أحياء في الكنيسة جسد المسيح. والكنيسة عاشت وتعيش تعاليمهم الأرثوذكسية الأصيلة مقتفية آثار تقواهم .. إذ أنها رأت فيهم بوعيها العميق، استمرارًا وامتدادًا للرسل. فقد سلَّم الرسل الإثنى عشر خدمتهم الشخصية \_ وهي التعليم \_ لآباء الكنيسة، كما يقول القديس ايريناؤس . وهذا ما دعا كنيستنا الملهمة بالروح أن تلقب أبًا ومعلَّمًا عظيمًا فيها، وهو القديس أثناسيوس بلقب الرسولى، أى أنه امتداد للرسل في القول والفعل، فترتل له قائلة: " أيها الراعي الأمين الذي لقطيع المسيح البطريرك المكرم أثناسيوس رئيس الكهنة الذي بتعاليمة المقدسة ملأت العالم كله ... الذي صار رسولاً مثل التلاميذ في القول والفعل "

ولقد تنبهت الكنيسة كلها ومنذ وقت مبكر جدًا، لقيمة إسهامات القديس أثناسيوس اللاهوتية بكتاباته وتعاليمه، في تحديد وصياغة مضمون الإيمان والمحافظة على ذلك التقليد الرسولي الذي استلمته الكنيسة من تلاميذ الرب نفسه، بل ولترتيبه " للمعرفة الإلهية " كما يذكر القديس كيرلس عنه". فلهذا دعته بلسان القديس غريغوريوس اللاهوتي " بعمود الكنيسة "\*.

لقد كانت محبة القديس أثناسيوس للسيد المسيح، ويقينه من صلاح الله ومحبته للبشر، هما المفتاح ليس فقط لكل حياة هذا الأب والمعلم، بل لكل

أ ذكصولوجية في يوم تذكار الآية العظيمة التي صنعها الرب مع القديس أثناسيوس يوم ٣٠ توت، أنظر كتاب الذكصولوجيات المخطوط بالكنيسة المرقسية بالأزبكية. رسائل القديس كيرلس ج٢: مركز در اسات الآباء بالقاهرة ١٩٨٩. الرسالة الأولى، ص٩.

<sup>4</sup> P.G 35: 1081.

القديس أثناسيوس الرسولى

214

· ἔλεγχος Γ 3,1 ايريناؤس '

Ιερομόναχος Αίμιλιανός Ν. τσιρπανάλης. Ή θεία ένσάρκωση είς τήν σκέψιν τόν Α'γίον Αθανασίου, είς: ἐκκλησία, Αρίθ 24. 20 Δεκεμβρίου. Αθήναι, 1963 σ.572.

تجسد الكلمة الابن الوحيد، قبل الخوض في الحديث عن ميلاد الابن أزليًا من الآب.

وبفضل القديس أثناسيوس أصبح هذا التعليم، هو منهج الكنيسة وتقليدها من القرن الرابع فصاعدًا. فالتجسد الإلهى بالنسبة للقديس أثناسيوس كان يعنى \_ وقبل كل شئ \_ أن الله قد أتى بذاته إلى عالمنا، كي يعلَّمنا كل ما يمكن أن نفهمه عنه وعن خلاصه الإلهي. والعقل ليس هو الذي يجعل الكلام عن الله (θεολογία) أو علم اللاهوت المسيحي، أمرًا ممكنًا، بل الذي يجعل هذا ممكنًا هو إعلان الله عن نفسه.

فيذكر ق. أثناسيوس: "لهذا فإن محب البشر ومخلّص الجميع كلمة الله أخذ لنفسه جسدًا ومشى بين الناس، وجذب أحاسيس كل البشر نحو نفسه" . ثم يتابع الشرح فيقول: " فطالما إن فكر البشر قد انحط كلية إلى الأمور الحسيّة فالكلمة أيضًا تنازل وأخفى نفسه بظهوره، في الجسد لكى يجذب البشر إلى نفسه، كإنسان ويوجّه إحساساتهم نحوه "٢.

وهكذا فإن التجسد الإلهى يعنى بالنسبة للقديس أثناسيوس إعلانا جديدًا عن الله، واختبارًا حسيًا لكل المؤمنين به. ومن خلال روايات الإنجيل يمكن أن نبصر كيف يتصرف الكلمة المتجسد، فيمكن للإنسان أن يلمسه، أى يلمس جسده، ويمكن أن يسمع صوت الحق الأبدى، ويمكن أن ينجذب إليه المرء عندما يراه، ويتعامل معه، فينصت إلى رسالته وبالإيمان يقبله ربًا ومخلَّصًا، إذ هو الإله المتجسد. وحقيقة التجسد تُعاش في الكنيسة، فالكنيسة تتيح مجالاً أمام المؤمنين، ليعيشوا حقيقة الإله المتجسد، كما هي

' تجسد الكلمة ٢/١٥.

" تجسد الكلمة ١/١٦.

المقدمة

اتحد بطبيعتنا'، كما يقول القديس أثناسيوس " لأن كلمة الله صار إنسانًا لكي يؤلهنا نحن "`.

ومن الجدير بالذكر، أن مقالة " تجسد الكلمة " تقدم ردًا حاسمًا في مواجهة الهرطقة الأريوسية، بل نستطيع أن نقول إن القديس أثناسيوس لم يُعط جوابًا أكثر وضوحًا ضد الآريوسية مثلما أعطى في هذا المقال.

فالقديس أثناسيوس يعلَّم عن كلمة الله (٨όγος) في ملء لاهوته، وأيضًا يقدمه كمخلص العالم، وذلك فقط وحصرًا لأنه الله، أى أنه هو مخلَّص العالم بسبب ألوهيته. بينما علم آريوس بأن الآب هو مصدر وجود الابن، ولذلك فهو سابق عليه، وأن الابن له بداية زمنية والآب وحده هو بلا بداية. لقد وصل آريوس بتعاليمه الخاطئة إلى القول، بأن الابن من طبيعة مختلفة عن طبيعة الآب، وبالتالى قال إن الابن مخلوق وذلك لأنه فهم آية سفر الأمثال "الرب خلقنى أول أعماله " (٢٢:٨)، فهمًا خاطئا.

تقدم مقالة " تجسد الكلمة " في مواجهة مثل هذه البدعة شرحًا واضحًا لتعاليم الكنيسة اللاهوتية، فأولاً يأتى الإعلان الإلهى بتجسد الله الكلمة وفقط بعد ذلك يمكننا أن نحاول صياغة إيماننا بالله مثلث الأقانيم أو إيماننا بالله في ذاته. فليست هناك تعاليم مسيحية عن الله، لا تبدأ بالتعليم عن المسيح يسوع حسب الإنجيل وخبرة الكنيسة، وإلا سيكون لدينا مناقشات وتعاليمًا عن الله مثل تعاليم الفلاسفة أو غير المسيحيين.

فمَن يقدم تعاليمًا مسيحية لاهونية وكنسيّة، ينبغي أن يبدأ بالحديث عن

يشدّد القديس أثناسيوس على هذا الأمر وبكل وضوح في دفاعه عن ألوهية الابن في مقالاته الثلاث ضد الأريوسيين. انظر: المقالات الثلاثة ضد الأريوسيين. ترجمة وإصدار المركز الأرتوكسى لدر اسات الآباء بالقاهرة، مايو ١٩٩٨م: ١/٢٩، ٢/٢، ٢/٩٥، ٢/٢، ٧٠٢. تجسد الكلمة ٢/٥٤. وهذا التعبير عند الآباء لا يعنى أن الإنسان يصير بطبيعته إلهًا، بل يعنى أنه يشترك في الحياة الإلهية، حياة البر والقداسة.

القديس أثناسيوس الرسولى

وتوضح المقالة ما علم به القديس أثناسيوس عن الحقائق الإيمانية

الخلق: الله خالق وصالح، وبكلمته يسوع المسيح ربنا، خلق الخليقة كلها من العدم. ولأنه بالحرى هو مصدر الصلاح خلق الإنسان معطيًا إياه نعمة خلقته على صورة الله ومثاله، مانحًا إياه الحياة الأبدية، إن هو أبقى الله في معرفته ولم يخالف الوصية.

## السقوط ونتائجه:

السقوط كان نتيجة فعل حر للإنسان \_ دون سائر الخليقة \_ عندما خالف الوصية، وكان من عواقبه الموت والفساد الذي عمّ البشرية كلها وساد عليها سيادة شرعية. فمع أن البشر قد خلقوا ليحيوا في سعادة، إلا أنهم انتهوا إلى حالة التعاسة، لأنهم أهملوا كل ما هو صالح وانجذبوا إلى كل ما هو مادى. وتنكروا لله ولمحبته، وأسلموا أنفسهم لشهواتهم الذاتية. وهكذا فبإبتعادهم عن الله وصلوا إلى الفناء، إذ أن غياب الشركة مع الله تعنى الموت المطلق.

ويصف القديس أثناسيوس الحالة التي وصلت إليها البشرية بعد السقوط، والتي من أجلها نزل كلمة الله إلى عالمنا فيقول إن الكلمة " إذ رأى الجنس (البشري) العاقل يهلك، وأن الموت يملك عليهم بالفناء وإذ رأى أيضًا أن عقوبة التعدي (الموت) قد خلَّدت الفناء فينا، وأنه من غير اللائق أن يبطل الناموس قبل أن ينفذ، وإذ رأى أيضًا عدم اللياقة فيما هو حادث بالفعل؛ وهو أن الخليقة التي خلقها هو بنفسه، قد صارت في طريقها إلى الفناء، وإذ رأى في نفس الوقت شر البشر المفرط، وأنهم يتزايدون فيه

معلنة وواضحة في الإنجيل. لهذا فإن القديس أثناسيوس هو أب ليس فقط للتعليم عن ماهية سر التجسد الإلهى، بل أيضًا للتعليم عن ماهية الكنيسة إذ أن التعليم عن سر التجسد الإلهى هو في الوقت نفسه تعليم عن الكنيسة. فالكنيسة بالنسبة له تحقق في كل الأوقات وكل الأزمنة، الإعلان العملى والحسى، إعلان الكلمة المتجسد.

كما أن مقالة " تجسد الكلمة " تشهد بأن القديس أثناسيوس قد واصل بحق، تقليد الكنيسة الذي استلمه وأيضًا تعاليمها الآبائية، عن خلاص الإنسان. فعندما يتحدث عن سقوط الإنسان وفدائه، فإنه يتبع تعاليم القديس بولس الرسول بخصوص هذا الموضوع، وأيضًا ما علم به الآباء الذين سبقوه، وعلى الأخص القديس ايريناؤس. فبداية المقالة ونهايتها تشهدان بأن القديس أثناسيوس كان لا يعلُّم إلاً ما تعلَّمه من الآباء، وأن تعليم الآباء نفسه يفسر الكتاب المقدس بدرجة واضحة للغاية، تجعل أى تفسير آخر هو تفسير غريب ليس له أية أهمية.

تحمل هذه المقالة في بعض المخطوطات عنوان " عن تجسد الرب "'، أو " عن تجسد كلمة الله "٢. وبالتالي فهي تتحدث عما يدعوه القديس أثناسيوس نفسه " ظهوره الإلهي بيننا " ذلك الذي " يسخر منه اليهود ويهزأ به الأمم "".

<sup>1</sup> 'Αδριαφού ρώμης, Mansi 12, 1067.
 <sup>2</sup> Φωτίου, ἐγκώμιον, Ρ. G. 102, 576.

القديس أثناسيوس الرسولى

التالية:

فإن كان الأمر هكذا، فقد صار الموت حتميًا، وتجسد كلمة الله وحده ضرورة.

وهنا يوضح القديس أثناسيوس لماذا كان لائقًا أن يتخذ الكلمة جسدًا بشريًا كأداة ليخلَص بها الإنسان، ويستبعد أى وسيلة أو طريق آخر، يمكن أن تكون وسيلة لفداء الإنسان وخلاصه:

فأولا: يوضح عدم كفاية التوبة كى يعود الإنسان إلى عدم الفساد والخلود فيقول: " التوبة تعجز عن حفظ أمانة الله، لأنه لن يكون الله صادقًا إن لم يظل الإنسان في قبضة الموت، (لأنه تعدى فحكم عليه بالموت كقول الله الصادق). ولا تقدر التوبة أن تغير طبيعة الإنسان، بل كل ما تستطيعه هو أن تمنعهم عن أعمال الخطية "<sup>1</sup>.

إن مأساة سقوط الإنسان تكمن في أن ما فعله لم يكن مجرد عمل خاطئ، بل كان بالحرى عمل خاطئ تبعه الموت والفساد، لأنه وكما يقول القديس أثناسيوس: " لو كان تعدى الإنسان مجرد عمل خاطئ ولم يتبعه فساد؛ لكانت التوبة كافية "<sup>7</sup>. إن ما جعل التجسد ضرورة؛ هو أنه بعدما حدث التعدى على وصية الله " تورط البشر في ذلك الفساد الذي كان هو طبيعتهم، ونزعت منهم نعمة مماثلة صورة الله "<sup>7</sup>. هذه النعمة التي كانت تمكنهم من أن يبقوا في شركة الحياة وعدم الفساد.

<sup>1</sup> تجسد الكلمة فصل ٣/٧.
 <sup>1</sup> تجسد الكلمة فصل ٤/٧.
 <sup>7</sup> المرجع السابق.

شيئًا فشيئًا إلى درجة لا تطاق وضد أنفسهم، وإذ رأى أن كل البشر تحت سلطان الموت، فإنه رحم جنسنا وأشفق على ضعفنا وتراءف على فسادنا".

لقد كان في علم الله السابق إمكانية سقوط الإنسان ونتائجه، كذلك أيضًا عملية التجسد وحتميتها. فلقد خلق الله العالم بالكلمة وأيضًا لابد أن يخلّصه بالكلمة، الذي به خلق العالم أولاً، وذلك لأن صفات الله التي لا يمكن أن تتغير أو تتبدل، لا تسمح بأن يؤخذ قرار التجسد والخلاص بعد أن يكون الإنسان قد سقط.

إن نتائج السقوط هى موت الإنسان الذي ابتعد عن الله مصدر الحياة، وفقده لكل معرفة عن الله. لهذا كان لائقًا بصلاح الله أن يتدخل لإصلاح ما أفسده الإنسان " فلأجل قضيتنا تجسد كي يخلّصنا، وبسبب محبته للبشر قَبِل أن يتأنس ويظهر في جسد بشرى "<sup>٢</sup>.

لقد صار الموت حتمية والتجسد ضرورة:

فلم يكن ممكناً لله أن يتراجع عن حُكمِه على الإنسان بالموت إن أخطأ، ولم يكن أيضاً ممكناً أن يهمل الله ولا يبال بهلاك البشرية وفنائها. فعدم الإهتمام كان سيُظهر الله وكأنه ليس صالحًا، والتراجع كان سيَبُيّن وكأن طبيعة الله غير ثابتة.

الخلق والتجسد:

التجسد والتدبير الإلهى للخلاص:

' تجسد الكلمة فصل ٢/٨. تجسد الكلمة فصل ٢/٤. بالفعل، ومع ذلك كان البشر يسقطون في نفس الضلالة عن الله "'. لقد سبق وأن أعطى الله للبشر إمكانية أن يعرفوه عن طريق أعمال الخليقة. أما الآن وبعد السقوط، فإن " هذه الوسيلة لم تعد مضمونة وبالتأكيد هى غير مضمونة لأن البشر أهملوها سابقًا، بل إنهم لم يعودوا يرفعوا أعينهم إلى فوق بل صاروا يشخصون إلى أسفل "<sup>'</sup>.

وبعد أن أوضح القديس أثناسيوس عجز كل من هذه الوسائل عن تحقيق الخلاص للبشرية، يكشف عن قدرة الكلمة وحده – الذي ظهر في الجسد – على إتمام هذا الفداء العظيم فيقول: " إنه لم يكن ممكناً أن يُحولً الفاسد إلى عدم فساد إلاً المخلّص نفسه، الذي خلق منذ البدء كل شئ من العدم، ولم يكن ممكناً أن يعيد خلق البشر، ليكونوا على صورة الله إلاً الذي هو صورة الآب، ولم يكن ممكناً أن يجعل الإنسان المائت غير مائت إلا ربنا يسوع المسيح الذي هو الحياة ذاتها. ولم يكن ممكناً أن يُعلّم البشر عن الآب، ويقضى على عبادة الأوثان إلاً الكلمة الذي يضبط الأشياء، وهو وحده الابن الوحيد الحقيقي "".

وفي عبارات رائعة يعطى المعنى العميق لمفهوم الفداء حسب ما تُعلَّم به الكنيسة الشرقية فيقول: "ولما كان من الواجب وفاء الدين المستحق على الجميع، إذ كان الجميع مستحقين الموت فلأجل هذا الغرض جاء المسيح بيننا. وبعدما قدّم براهينًا كثيرة على ألوهيته بواسطة أعماله في الجسد، فإنه قدّم ذبيحته عن الجميع، فأسلم هيكله للموت عوضاً عن

- <sup>1</sup> تجسد الكلمة فصل ١٤/٥. <sup>7</sup> تجسد الكلمة فصل ٧/١٤.
- " تجسد الكلمة فصل ١/٢٠.

ثانيًا: في موضع آخر يُجيب القديس أثناسيوس على الذين لا يرون ضرورة لتجسد الله الكلمة، بل ويهز أون من ظهور الإلهى بيننا، ويقولون: لماذا لم يُتمم الله أمر خلاص البشرية بإصدار أمر بدون أن يتخذ كلمته جسدًا، أى بنفس الطريقة التي أوجد بها البشرية؟ على هؤلاء يرد القديس أثتاسيوس قائلاً: "في البدء لم يكن شئ موجودًا بالمرة، فكل ما كان مطلوبًا هو مجرد نطق مع إرادة (إلهية) لإتمام الخلق، ولكن بعد أن خلق الإنسان وصار موجودًا استدعت الضرورة علاج ما هو موجود، وليس ما هو غير موجود ". ثم يستطرد قائلاً: " لأن الأشياء غير الموجودة لم تكن هي المحتاجة للخلاص (التجسد)، بل كان يكفيها مجرد كلمة أو صدور أمر، ولكن الإنسان (المخلوق) الذي كان موجودًا فعلاً وكان منحدرًا إلى الفساد، والهلاك هو الذي كان محتاجًا إلى أن يأتي الكلمة "<sup>7</sup>.

ثالثا: يشير القديس أثناسيوس إلى أنه لا البشر ولا الملائكة، كانوا قادرين على تجديد خلقة الإنسان على مثال الصورة، وذلك لأن الإنسان هو مجرد مخلوق على مثال تلك الصورة، وليس هو الصورة نفسها، كما أن الملائكة ليسوا هم صورة الله".

رابعًا: وأخيرًا يوضح القديس أثناسيوس أنه كى يصير كلمة الله معروفًا مرة أخرى بين البشر وبه يُعرف الآب، لم يكن التناسق بين أعمال الخليقة كافيًا، ولم تعد الخليقة وسيلة مضمونة بعد فيقول: " لو كانت الخليقة كافية، لما حدثت كل هذه الشرور الفظيعة، لأن الخليقة كانت موجودة

<sup>۱</sup> تجسد الكلمة فصل ۲/٤٤.
<sup>۲</sup> تجسد الكلمة فصل ۲/٤٤.
<sup>۳</sup> انظر تجسد الكلمة فصل ۷/۱۳.

يوجّه القديس أثناسيوس كلامه في مقالة " تجسد الكلمة " لقارئ ما لا يذكر اسمه بالتحديد بل يدعوه " بالطوباوى "'، و " بالمحب للمسيح "' ويصفه بأن لديه غيرة للدراسة والتعلُّم". ويخصه بالتعاليم التي تضمنتها الفصول من (١-٣٢)، لذا يدعوه في بداية الفصل الأول قائلاً:" تعال \_ أيها الطوباوى \_ يا محبًا للمسيح بالحقيقة، لنتتبع الإيمان الحقيقي، ونتحدث عن كل ما يتعلَّق بتأنس الكلمة، ونبيَّن كل ما يختص بظهوره الإلهى بيننا" . غير أن الظهور الإلهى أو التجسد الإلهى كان موضوع سخرية واستهزاء لكل من اليهود واليونانيين (الأمميين)، لذا نجد أن القديس أثناسيوس يخصص الفصول (٣٣\_٤٠) لدحض عدم إيمان اليهود بالمسيح كلمة الله الذي قد جاء في الجسد. والفصول (٤١\_٥٥) للرد على دعاوى اليونانيين \_ وهم مَن كان يدعوهم القديس أثناسيوس " غير المؤمنين " ~ \_ بعدم إمكانية تجسد كلمة الله باعتباره عملاً غير لائق بالله.

وربما توقع القديس أثناسيوس أن يقرأ كتابه هذا ليس فقط غير المسيحيين، بل والمسيحيون أيضًا، إذ يقول في مطلع الفصل٢٥ " وهذا يكفى للرد على الذين هم من خارج الذين يحشدون المجادلات ضدنا، ولكن لو أراد أحد من شعبنا أن يسأل لا حبًا في الجدل بل حبًا في التعليم .. الخ .

> ' تجسد الكلمة فصل ١/١. تجسد الكلمة فصل ١/١. " تجسد الكلمة . \* تجسد الكلمة فصل ١/١. ° فصل ۲/۱.

· فصل ١/٢٥.

تجسد الكلمة

coptic-books.blogspot.com

الجميع، أولاً: لكى يبرر هم ويحرر هم من المعصية الأولى، ثانيًا: لكى يشبت أنه أقوى من الموت، مُظهرًا جسده الخاص أنه عديم الفساد، وأنه باكورة لقيامة الجميع ".

مقالة " تجسد الكلمة " هي الجزء الثاني من كتاب كتبه القديس أثناسيوس ليكمل به الجزء الأول الذي يحمل عنوان "ضد الوثنيين ". المقالتان دفاعيتان كبيرتان ورد ذكرهما معًا في الكتابات الآبائية، فعلى سبيل المثال يذكر القديس جيروم (ق٤) أنهما كتاب واحد من فصلين أ . " Adversus genetes Libri dou "

وفي الواقع أنه رغم أن كل من المقالتين يحمل عنوانًا مختلفًا، إلا أنه توجد علاقة بين محتوى هاتين المقالتين. ويشير القديس أثناسيوس بنفسه إلى هذه العلاقة في بداية هذه المقالة الثانية عندما يقول " اكتفينا بما أوضحناه في بحثنا السابق مع أنه قليل من كثير، ببيان ضلال الأمم في عبادة الأوثان وخرافاتها ... وأيضًا بعد أن أشرنا قليلًا لبعض الأمور عن ألوهية كلمة الآب وتدبيره لكل الأشياء ""، كما يقول أيضًا لمن يكتب له: " يلزم أن تستحضر للذاكرة كل ما سبق أن قيل (يقصد المقالة ضد الوثنيين)، حتى تستطيع أن تدرك سبب ظهور كلمة الآب، كلي العظمة والرفعة في الجسد "\*.

<sup>2</sup> De viris illustribus 87.

القديس أثناسيوس الرسولى

لَن كتب القديس أثناسيوس مقالة تجسد الكلمة؟

' تجسد الكلمة فصل ٢/٢٠.

" تجسد الكلمة فصل ١/١. ا تجسد الكلمة فصل ٣/١.

لذلك يرى بعض المهتمين بالدر اسات الآبائية أن القديس أثناسيوس قد تعمد محاكاة أسلوب كتابات يوسابيوس الواسعة الانتشار وخصوصًا كتاب " الظهور الإلهى " الذي عرض فيه يوسابيوس – وبشكل دفاعى – عمل كلمة الله قبل التجسد حسب فكره وتعاليمه. ولهذا أر اد القديس أثناسيوس من خلال مقاله هذا عرض التعليم الأرثوذكسى عن شخص السيد المسيح ومفهوم الفداء.

متى كتب القديس أثناسيوس مقاله تجسد الكلمة؟

يعتبر معظم العلماء تقريبًا أن كتاب "ضد الوثنيين " و " تجسد الكلمة " هو أول ما كتبه القديس أثناسيوس، غير أن الآراء تختلف حول زمن كتابته. فبسبب عدم وجود أى ذكر فيه للهرطقة الآريوسية تلك التي دحضها البابا أثناسيوس الرسولى بكل قوة في كتاباته العقيدية الأخرى، فقد افترض الكثيرون أن هذا الكتاب قد كُتب قبل عام ٣٢٣م. غير أنه توجد شواهد كثيرة تناهض هذا الرأى منها:

أولاً: أن القديس أثناسيوس يشير في كتابه هذا إلى " أولئك الذين يريدون أن يقسموا الكنيسة "<sup>7</sup>. وقد تشير هذه العبارة إلى الإنشقاق الذي حدث قبل مجمع نيقية والذي تزعمه ميليتوس مطران أسيوط، إلا أن القديس أثناسيوس كان يستخدم هذه العبارة دائمًا في كتاباته الأخرى مشيرًا بها إلى الآريوسية. وترتبط هذه العبارة في مقالة " تجسد الكلمة " بمفهوم

 $^{1} \Sigma$ . παπαδόπουλου, πατρολογία Β΄. Αθηναι 1990.<br/>σ.126.

تجسد الكلمة فصل ٢٤/٤.

لذلك يمكننا القول أن هذا العمل لم يوجهه القديس أثناسيوس لأحد بالتحديد مثلما فعل في رسائله اللاحقة الموجهة إلى أشخاص بعينهم مثل سرابيون ومكسيموس وابكتيتوس وأدلفيوس وغيرهم، بل كان موجهًا لجمهور من الشعب داخل الكنيسة وخارجها. وفي توجيه مقاله إلى كل من المسيحيين واليهود والوثنيين لم يكن القديس أثناسيوس هو أول من وسع نظاق الدفاع المسيحي التقليدي وتفنيد الوثنية، إذ أنه بعد مرسوم التسامح الصادر عام ٢١٣م والمعروف بمرسوم ميلانو، كانت الغالبية العظمى من شعب الإمبراطورية الرومانية مازالت تنتمى للوثنية. فكتب أوسابيوس أسقف قيصرية (٢٦٠\_٢٩٩م) العديد من الكتب، بهدف أن يربح هذا الشعب. ومن أشهر هذه الكتب " التمهيد للإنجيل " و " برهان الإنجيل "، وكان الغرض من هذه الأعمال أن يقرأها مَن قد اعتنق المسيحية. وكان تأثير أوسابيوس على القديس أثناسيوس واضحًا وذلك في تفاصيل معينة، وأيضًا في طريقة مناقشة وعرض الأفكار'. لكن الإختلاف في الرأى بينهما كان عنيفًا حول المسائل المتعلَّقة بدور الإمبراطور في الكنيسة وأيضًا استقامة آراء آريوس، وتعاليم وقرارات مجمع نيقية. فلقد كان يوسابيوس صديقًا للامبر اطور ومؤيدًا لتدخله في الأمور الكنسية ومناصرًا لأريوس في تعاليمه، ورفضه لتعبير هوموسيوس. بل إنه لم يوقع على قرارات مجمع نيقية إلا بأمر الإمبراطور نفسه .

<sup>1</sup> M. J. Rondeau, "une nouvelle preuve de l'influence littéraire d'Eusèbe de Césarée sur Athanase: l'interprétation des psaumes "Recherches de Science religieuse 56 (1968) 385-434.

" معظم محتوى هذا الكتاب هو اعادة لما جاء في الكتابين الدفاعيين " التمهيد للإنجيل " و " بر هان الإنجيل ".

القديس أثناسيوس الرسولى

لم يكن بين يديه " في الوقت الحاضر مؤلفات معلِّمينا لنبعث إليك كتابة ما تعلَّمناه منهم عن الإيمان " . يقود هذا القول إلى التساؤل: إن كان القديس أثناسيوس قد كتب هذه المقالة وهو شماسًا للبابا الكسندروس، فكيف لم يكن متاحًا له إمكانية الوصول لمثل هذه الكتب الهامة وهو الشماس الواعد في الكنيسة؟

الأرجح أنه يكون قد كتب هذه المقالة وهو بطريرك وفي فترة نفيه الأول ما بين عامى ٣٣٥ إلى ٣٣٧م، وكان النفى هو السبب في عدم توافر هذه المؤلفات بين يديه عند كتابته لهذه المقالة وهو في المنفى. وهذا الرأى يؤيده ليس فقط العالم Tillemont في القرن ١٨، بل أيضًا كثيرون من . Ch. Kannengiesser ، Schwartz العلماء المحدثين مثل

# النص اليوناني في المخطوطات

بعد انتقال القديس أثناسيوس، حاول الكثيرون من أتباع الهراطقة استغلال اسمه وكتاباته لترويج أفكار هم المضللة". لهذا تداولت بعضًا من كتابات هذا الأب المعلّم في نسختين. النسخة الأصلية التي تعكس فكره وتعاليمه السليمة، ونسخة أخرى أجريت عليها تعديلات بالزيادة أو الحذف لخدمة أفكار وتعاليم معينة. فبالإضافة إلى رسالته إلى ابكتيتوس، والتي تداولت منها نسخة أخرى محرقة بواسطة الأبوليناريون . نجد أيضًا أن المخطوطات العديدة قد احتفظت لنا بنصبين لمقاله عن " تجسد الكلمة ".

' ضد الوثنيين ٢:١.

<sup>2</sup> Βλ. Π. Χρήστου: Ελληνική Πατρολογία. τόμος Γ΄. θεσσαλονοκή 1987. σ. 501.

<sup>3</sup> βλ: Σ. παπαδόπουλου, πατρολογία β΄, Αθηναι 1990, σ: 310.

<sup>4</sup> R.W. Thomson. Ibid.p. xxviii.

coptic-books.blogspot.com

القدمة

جسد المسيح الغير منقسم'، وهو موضوع نجده فقط في الرسائل الفصحية التي كتبت قبل وبعد نفى البابا أثناسيــوس لأول مــرة وذلك في عــام . (0770)

ثانيًا: لقد قصد القديس أثناسيوس أن تكون طريقة الكتابة ومناقشة الأفكار في كتابه "ضد الوثنيين " و " تجسد الكلمة "، مشابه لكتاب الثيوفانيا الذي كتبه يوسابيوس أسقف قيصرية، كما سبق القول. وكان يوسابيوس قد كتب كتابه هذا قبل عام ٣٣٥م، وبعد أن كان الإمبراطور قسطنطين قد انفرد بالامبر اطورية في عام ٣٢٣م .

وأخيرًا فهناك عبارة ذكرها القديس أثناسيوس في كتابه "ضد الوثنيين " و " تجسد الكلمة " أ تدل على أن هذه المقالة قد كُتبَت قبل وفاة قسطنطين في عام ٣٣٧م وكان قسطنطين هو آخر إمبراطور صدر الحكم رسميًا باعتباره إلهًا.

ثالثًا: يذكر القديس أثناسيوس في بداية الجزء الأول من كتابه هذا، أنه

<sup>2</sup> Ch. Kannengiesser, "L'témoignage des Lettres Festales de Saint Athanase sur La date de L'apologie Contre les paiens, sur L'incarnation du verbe ", Recherches de science religieuse 52 (1964), 91-100. R.W. Thomson, Athanasius, Contra Gentes and De Incarnatione. Oxford 1971. P.xxii.

" ولا تعجب، بل لا تظن أن ما نقوله صعب التصديق، إذا ما قررنا أنه إلى عهد قريب \_ ولو لم تستمر هذه الحالة للأن \_ كان مجلس الشيوخ في الإمبر اطورية الرومانية يصوت للأباطرة الذين حكموهم من البداية لكلهم أو لمن يشاءون ويقررون ليعطوهم مكانًا بين الآلهة ويأمرون بعبادتهم " ضد الونتيين فصل ٥:٩.

القديس أثناسيوس الرسولي

JU14323

تحسد الكلمة

المرجع السابق.

باللغة اليونانية، وخصوصًا ما كتبه عن تجسد الكلمة، بالإضافة إلى الدر اسات التي تمت على هذه النصوص، وحول هذا الموضوع العميق سواء ما جاء باللغة اليونانية أو بلغات أخرى.

ولأن الدراسة اعتمدت في \_ الجزء الثاني منها \_ على مقارنة النصوص وتحليلها لاهوتيًا ولغويًا، لإيضاح تأثير تعاليم القديس أثناسيوس اللاهوتية على تعاليم الأسقف بولس البوشي. فقد كان لزامًا على أن أنقل إلى اليونانية كل ما كتبه البوشي باللغة العربية عن التجسد. وهكذا إنشغلت لفترة كافية بنص مقالة " تجسد الكلمة " للقديس أثناسيوس ومقالة " التجسد "

كانت الترجمة التي قام بها الأب الموقر المتنيح القمص مرقس داود لمقالة " تجسد الكلمة " للقديس أثناسيوس' عن الإنجليزية من ضمن النصوص التي قرأتها أثناء الدراسة. وكان قد سبق لي قراءتها قبل ذلك بسنوات عديدة، غير أن القراءة هذه المرة كانت مختلفة، فقد كان أمامي النص الأصلى باللغة اليونانية، وليس النص الإنجليزى الذي صدر عام ١٨٩١م والذي ترجم عنه \_ وبكل إتقان ودقة \_ المتنيح القمص مرقس داود هذه المقالة.

والترجمة التي بين أيدينا هي محاولة أمينة لنقل نص يوناني محقق لهذه المقالة الهامة، وقد دعمنا الترجمة بهوامش وتعليقات على النص كنا قد سجلناها أثناء اعداد الرسالة. وقد احتفظنا بمقدمات الفصول التي جاءت

' تجسد الكلمة للقديس أثناسيوس الرسولي \_ نقله إلى العربية القمص مرقس داود. صدر عن دار التأليف النشر للكنيسة الأسقفية بالقاهرة. الطبعة الثانية يناير ١٩٦٠م (الطبعة الأولى كانت سنة .(1957

coptic-books.blogspot.com

نص مطول وهو المشهور والثابت نسبه للقديس أثناسيوس والذي أجريت عليه در اسات نقدية عديدة، وتم نشره وترجمته لكثير من اللغات، ونص آخر مختصر وقصير'، بيّنت الأبحاث عدم أصالته، وأنه قد أضيفت له بعض الكلمات والعبارات، وحذفت الأخرى لتعضيد تعاليم لم يعلُّم بها القديس أثناسيوس .

تم نشر النص المطول لمقالة " تجسد الكلمة " في عدة طبعات نقدية، وأيضًا تم نشر دراسات وترجمات لها بعدة لغات منها اليونانية الحديثة والإنجليزية والفرنسية والألمانية؛ وذلك بالإضافة إلى النص المنشور في مجموعة باترولوجيا ميني مجلد ٢٥ باللغة اليونانية. هذه الترجمة:

دبر الله في صلاحه أن يكون عنوان الرسالة التي قدّمتها وحصلت بها على درجة الدكتوراه من كلية اللاهوت بجامعة أثينا عام ١٩٩٤، هو: القديس أثناسيوس الرسولى مصدر التعاليم اللاهوتية للأسقف بولس البوشى أسقف مصر (ق1) (عن التجسد) ".

تطلب الإعداد لهذه الدراسة القراءة الدقيقة لكتابات القديس أثناسيوس

cf: J. Quasten, Patrology. vol III. P.25. <sup>2</sup> Ch. Kannengiesser, Athanase d 'Alexandrie sur L'incarnation du verbe, sources Chrétiennes. Nº.199. Paris 1973.p32. جوزيف موريس فلتس: القديس أثناسيوس الرسولي مصدر التعاليم اللاهوتية للأسقف بولس البوشى. أسقف مصر (ق١٣) عن التجسد. رسالة دكتوراه باللغة اليونانية، أثينا ١٩٩٤م.

القديس أثناسيوس الرسولى

JU14323

للبوشى.

تجسد الكلمة

النص اليوناني المنشور

القدمة

### الاختصارات

Βιβλιοθήκη Έλλήνων Πατέρων καί BEII Ἐκκλησιαστικῶν Συγγραφέων (ἕκδ.; Αποστολικής Διακονίας τής Έκκλησίας της Ελλάδος), Αθήααι 1955 έξ.

### ЕПЕ

Έλληνες Πατέρες τῆς Ἐκκλησίας, Πατερικαί ἐκδόσεις, « Γρηγόριος ὁ Παλαμάς », Θεσσαλονίκη 1972 έξ.

Nicene and Post-Nicene Fathers, Edited N.P.N.F by Philip Schaff, D.D., LL. D. and Henry Wage, D.D. U.S.A. 1994.

J.D. Mansi, Sacrorum Conciliorum nova Mansi et anplissima Collecti, Florenz 1759 é.é.

J. P. Migne, Patrologiae Cursus P.G. completes, series Graeca, Paris 1857-1866.

> س: الترجمة السبعينية للكتاب المقدس. م: مقدمة الكتاب. ف: فهارس.

coptic-books.blogspot.com

القدمة

في ترجمة القمص مرقس داود، إذ هي ملخصات جيدة لفصول المقالة، كما أبقينا أيضًا على تقسيم وترقيم الفقرات بدون تغيير.

تمت ترجمة هذه المقالة عن النص اليوناني المنشور في مجموعة آباء الكنيسة اليونانية (EIIE) الصادرة في تسالونيكي ١٩٧٣ المجلد رقم ١ ص٢٢٦\_٥٧٣.

1- BEII 30, 75- 121. (نص يوناني) 2- P.G. 25,96-197. (نص يوناني)

Chretiennes, vol. 199. Paris 1973.

4- E.P.Meijering: Athanasius, De incanation verbi, einleitung - ubersetzung - kommentar. Amsterdam 1989.

- Oxford 1971.

القديس أثناسيوس الرسولي

JU14323

تجسد الكلمة

الترجمة العربية الحالية:

كما أننا رجعنا لهذه النصوص:

وأيضًا رجعنا للنصوص والترجمات التالية، كما استعنا بالدر اسات

المصاحبة لها لكتابة التعليقات على النص المترجم:

3- Charles Kannengiesser: Athanase d' Alexandrie, sur L' Incarnation Du Verbe, introduction, texte critique, traduction notes et index. Sources

5- N.P.N.F, second series, vol 4, USA 1994, pp.36-67

6- Robert W. Thomson: Athanasius, Contra Gentes and de Incarnatione, Edition, and translation, القدمة

II \_ القسم الثاني (القسم الرئيسي) التجسد والفداء -موت الكلمة بالجسد على الصليب وقيامته. (قصول ٦ \_ ٣٢)

١- بالتجسد هزم الموت (الفصول ٦-١٠)

أ \_ بعد السقوط كان لابد لله أن يتدخل ليس فقط بسبب صلاحه، بل بسبب مسئوليته عن رعاية خليقته، ولو كان الله قد ترك البشر في الموت والهلاك لتعارض هذا مع صلاحه (فصل).

ب \_ كان الله سيكون غير صادق، ولو كان الإنسان لا يموت بعد أن قال الله أنه سيموت إن أخطأ. والتوبة لا تصلح لخلاص الإنسان، فهي لا تغير طبيعته التي فسدت بالموت بعد السقوط. كلمة الله وحده هو القادر أن يأتى بالفاسد إلى عدم فساد، وهو وحده القادر أن يصون صدق الآب من جهة الجميع (فصل٧).

ج \_ لكى يستعيد للإنسان كينونته على صورته ومثاله اتخذ الكلمة جسدًا من العذراء مريم، لكي يقبل الموت فيه نيابة عن الكل وبهذا ينتصر على الموت (فصول ٨\_٩).

د \_ الكلمة اتخذ الجسد كأداة لإبطال الموت فيه. البراهين الكتابية على تجسد الكلمة (فصل ١٠).

٢ - التجسد جعل الله معروفًا مرة أخرى بين البشر (فصول ١١ - ١٩) أ \_ فخلقة البشرية على صورة الله ومثاله، كانت تمكنها من معرفة الله، لكنها بالسقوط استبدلت معرفة الله وخدمته بخدمة الآلهة الغريبة

ب \_ وبواسطة التوافق والتناسق الحادث في الطبيعة، وعن طريق

coptic-books.blogspot.com

تشمل المقالة على ٥٧ فصلا يمكننا تقسيمها حسب مضمونها والعناصر الرئيسية التي جاءت بها إلى مقدمة وخمسة أقسام كالآتي:

مقدمة:

وجاءت في الفصل الأول وهي تلخيص لما سبق أن كتبه القديس أثناسيوس في الجزء الأول من الكتاب وهي مقاله "ضد الوثنيين ". ثم عرض هدف الجزء الثاني الذي هو مقاله " تجسد الكلمة ".

I \_ القسم الأول: الخلق والسقوط (فصول ۲ \_ ٥) الخاطئة عن الخليقة والماركونية عن الخالق (فصل٢). الوصية (فصل ٣).

ا \_ دحض الأفكار الكاذبة للأبيكوريين عن الخلق والتعاليم الأفلاطونية ٢ \_ لقد خلق الله بسبب صلاحه العالم وخلق الإنسان على صورته ومثاله، وأعطاه إمكانية الحياة الأبدية، لو أنه أبقى الله في معرفته ولم يخالف

٣ \_ بالسقوط فقد الإنسان هبة خلقته على صورة الله ومثاله وصار مصيره إلى الموت والهلاك (فصل ٤).

القديس أثناسيوس الرسولى

JU14323

(فصل ١١).

تجسد الكلمة

## عرض لحتويات المقالة:

٤ - وبعد السقوط تكاثرت الخطية جدًا (فصل ٥).

٣ - ضرورة وحتمية الموت والقيامة في اليوم الثالث (فصول ٢١ب - ٢٦) أ - الموت علانية (فصل٢١). جسد المسيح لم ير فسادًا بسبب اتحاد الكلمة به (فصل ٢١ ب).

ب \_ السيد المسيح لم يهرب من الموت الذي فرضه عليه اليهود، بل قبل الموت بإرادته لأجل البشرية (فصل٢٢).

ج - ضرورة الموت علانية على الصليب لإعلان حقيقة القيامة

د \_ ضرورة إحتمال الموت بالصليب، حتى يمكن البرهنة على أنه أقوى من كل صور الموت (فصل ٢٤).

هـ موت السيد المسيح على الصليب وحد في شخصه كل من اليهود والأمم ... وفتح لنا الأبواب الدهرية (فصل٢٥).

و \_ القيامة في اليوم الثالث هو الوقت المناسب؛ لا قبل ذلك ولا بعد ذلك (فصل٢٦).

٤ - إثباتات من الواقع على نصرة السيد المسيح على الموت بموته على الصليب وبقيامته (فصول ٢٧\_٢٢).

ا \_ بصليب السيد المسيح انتهى فزع الموت لدى المسيحيين، وأصبحوا مستعدين للموت إذا لزم الأمر (فصول ٢٧\_٢٩).

ب \_ التغيير في حياة المسيحيين نتيجة إيمانهم بالقيامة (فصول ۳۰\_۲). القدمة

الأنبياء، فتح الله طرقًا أخرى تساعد الإنسان على معرفته، غير أن الإنسان لم يستخدم هذه الطرق ولا استغلها لمعرفة الله (فصل ١٢). ج \_ فلو لم يستطع الإنسان أن يتعرف على الله، لكانت خلقة الإنسان على صورة الله ومثاله بدون هدف. ولهذا فكلمة الله إذ هو صورة الآب وهو الخالق، كان قادرًا على أن يعيد للإنسان معرفته بالله (فصل ١٣). د \_ وكان ذلك مستحيلاً أن يتم لا بواسطة البشر؛ لأنهم هم خلقوا على مثال تلك الصورة، ولا بواسطة ملائكة لأنهم ليسوا صورًا لله، لهذا أتى كلمة الله بشخصه، كي يستطيع وهو صورة الآب، أن يجدد خلقة الإنسان على مثال تلك الصورة (فصل ١٣). هـ لم تعد شهادة الخليقة لخالقها ذات نفع للإنسان بعد أن طمست بصيرته (فصل١٤).

و \_ التجسد هو تنازل الله إلى ضعف البشرية، لكى يستطيع كل من يفكر أن الله قد حل في جسد مادى أن يدرك الحق عن طريق الأفعال التي يقوم بها الرب بواسطة جسده الخاص، وعن طريق الابن يدرك الآب (فصل ١٥).

ز \_ كلمة الله حاضر في كل الخليقة (فصل ١٦). ح \_ الكلمة عندما اتخذ جسدًا، لم يُحدُّ في هذا الجسد، ولم ينتقص بطوله فيه (فصل ١٧).

ط \_ الكلمة اتخذ جسدًا حقيقيًا واستخدمه كأداة، وبه ظهر أنه الخالق الحقيقى من خلال الأعمال المعجزية التي أتمها به (فصول ١٨\_١٩). ى \_ تلخيص لما سبق عن أسباب ظهوره في الجسد (فصول ۲۰ \_ ۲۱).

القديس أثناسيوس الرسولى

JU14323

(فصل٢٣).

الجسد قابلا للموت بحسب طبيعة الأجساد (فصل ٤٤). د \_ تجسد الكلمة أبطل أعمال الآلهة الكاذبة التي أضلت الإنسان (فصل ٤٥). ٢ - إثباتات مبنية على أمور تحدث بالفعل (٤٦ - ٥٥) أ \_ منذ ظهور المسيح فإن عبادة الأوثان بَطلت والشياطين طردت، والسحرة والعرافين فضحوا والفلسفة اليونانية كشفت (فصول ٤٦\_٨٤). ب \_ المسيح ليس مجرد إنسان وليس ساحرًا ولا شيطانا، لكنه بألوهيته قد أبطل تعاليم الشعراء وضلالات الشياطين وحكمة اليونانيين (فصل ٤٨ ب). ج \_ أعمال السيد المسيح وهو في الجسد فاقت كل أعمال أسكيليبوس و هير قل (فصل ٤٩). د \_ المسيح فعل ما لم يفعله الفلاسفة: فقد أنقذ البشر من الهلاك والضلالات (فصل ٥٠). هـ المسيح وحده هو الذي غيّر طباع البشر الوحشية وميلهم للقتل والحرب، إلى محبة السلام والفضيلة (فصول ٥١-٥٢). و \_ أعمال السيد المسيح في الجسد تشهد لألوهيته (فصل٥٥). ز \_ كلمة الله صار إنسانا لكي يؤلهنا نحن وأظهر نفسه في جسد لكي نحصل على معرفة الآب غير المنظور (فصل٤٥). ح \_ ملخص لأعمال السيد المسيح القائم (فصل٥٥)

aTY

coptic-books.blogspot.com

المقدمة

III \_ القسم الثالث: أدلة أخرى لحقيقة التجسد ضد دعاوى اليهود (فصول ۳۳ \_ ٤٠). ١ \_ نبوات من العهد القديم عن ميلاد المسيح (فصل ٣٣). ٢ \_ نبوات من العهد القديم عن موت المسيح (فصل ٣٤). ٣ \_ نبوات من العهد القديم عن موت المسيح على الصليب (فصل ٣٥). ٤ \_ إثباتات أن النبوات التي جاءت في العهد القديم عن ميلاد الرب كانت تشير إلى ميلاد المسيح (فصول ٣٥ب \_ ٣٦). ما الأعمال التي أتمها السيد المسيح والتي جعلت الله معروفًا لدى البشر، قد تنبأ عنها العهد القديم (فصل٣٨). ٦ \_ أدلة بوقائع على أن النبوات قد تمت، وأنها لم تكن تشير إلى المستقبل. فأورشليم قد خربت، والتنبؤ قد بَطَل، ولا يوجد في إسرائيل اليهود كهنوت ولا مملكة. والأمم قد آمنوا (فصول ٣٩\_٤).

> IV\_ القسم الرابع: إثباتات على حقيقة التجسد ضد دعاوى اليونانيين (فصول ٤١ - ٥٠)

> > وحده هو الذي أخطأ (فصل٤٢).

۱ - إثباتات ببراهين معقولة (فصول ٤ - ٤٥) أ \_ كون أن الكلمة ظاهر في كل الخليقة يجعل ظهوره في جزء من الخليقة \_ الذي هو الجسم البشرى \_ أمرًا معقولا (فصول ٢١ \_ ٤٢). ب - ظهور كلمة الله في جسد بشرى كان أمرًا حتميًا؛ لأن الإنسان

ج - لو كان الموت قد أبعد عن الجسد بمجرد أمر من الكلمة، لبقى

277

القديس أثناسيوس الرسولى

JU14323

## الفصل الأول

مقدمة: موضوع هذه المقالة: اتضاع وتجسد الكلمة. التعليم عن الخلق بواسطة الكلمة. إتمام الآب خلاص العالم بواسطة ذاك الذى به خلقه أولا (الكلمة).

١ \_ اكتفينا بما أوضحناه في بحثنا السابق، مع أنه قليل من كثير، ببيان ضلال الأمم في عبادة الأوثان وخرافاتها، وكيف كانت هذه الأوثان من البدء من اختراعات البشر. وكيف كانت شرور البشر هي الدافع لابتكارهم عبادة الأوثان. والآن بعد أن أشرنا قليلًا لبعض الأمور عن ألوهية كلمة الآب' وتدبيره لكل الأشياء وسلطانه وكيف أن الآب الصالح يضبط كل الأشياء بالكلمة وأن كل شئ به وفيه يحيا ويتحرك، تعال \_ أيها الطوباوي \_ يا محبًا للمسيح بالحقيقة لنتتبع الإيمان الحقيقي ونتحدث عن كل ما يتعلق بتأنس الكلمة ونبيّن كل ما يختص بظهوره الإلهي بيننا ، ذلك الذي يسخر منه اليهود ويهزأ به اليونانيون ، أما نحن فنسجد له رغم ضعفه الظاهري وذلك حتى تتقوى وتزداد تقواك به (أى بالكلمة). ٢ \_ فكلما ازداد الاستهزاء من غير المؤمنين، بالكلمة، يعطى هو شهادة أعظم عن ألوهيته. وكل ما يظن البشر أنه مستحيل، فإن الله يثبت فصل ٣/٣، ١/١٧، ٢٤٢هـ ٢، ضد الوثنيين ٤١/١٠.

' كلمة الآب ليست مثل كلمة البشر لأن الآب يضبط كل الأشياء بالكلمة، فهو خالق. انظر أيضا انظر القديس أئتاسيوس: ضد الوئتيين ١/٣٥. <sup>1</sup> أع٢٨:١٧، انظر أيضاً فصل ٣/٣١. · يقصد التجسد، حيث أن تعبير ظهور م الإلهى هو مرادف لمصطلح تجسد. ° انظر اکو ۲۳:۱۶. · استهزاء غير المؤمنين بالكلمة تجلى واضحًا في كلامهم عن موت الابن بالصليب. انظر فصول . 10\_11

### coptic-books.blogspot.com

المقدمة

V \_ القسم الخامس ختصام (فصول ٥٦ -٥٧) ا \_ أهمية الكتاب المقدس وتعاليم الكنيسة والتي منها نتكلم عن تجسد المسيح وأيضًا عن ظهوره الثاني المجيد (فصل ٥٦). ٢ - طهارة النفس والحياة الصالحة تؤهلنا لدراسة ومعرفة الكتب المقدسة معرفة حقيقية (فصل ٥٧).

تجسد الكلمة

القديس أثناسيوس الرسولى

271

الخليقة تم بواسطة الكلمة الذي هو خالق الخليقة في البدء. وهكذا يتضح أنه ليس هناك تناقض في أن يتمم الآب خلاص العالم بالكلمة الذي به خُلِقَ العالم'.

<sup>ا</sup> تمثل هذه الجملة التي يختم بها القديس أثناسيوس الفصل الأول، تعليمًا أساسيًا له عن الخلاص و هو يرددها دائمًا في هذا الكتاب.

### coptic-books.blogspot.com

أنه ممكن'، وكل ما يسخر منه البشر، كأمر غير لائق'، هذا يجعله بصلاحه لائقًا. وكل ما يهزأون به – وهم يدّعون الحكمة – على أنه أعمال بشرية فهذا كله يُظهره بقوته أنه أعمال إلهية". وهكذا، فمن ناحية يحطم عن طريق الصليب – الذي يُظن أنه ضعف – كل ضلالات عبادة الأوثان ، ومن ناحية أخرى يُقنع بطريقة خفيّة أولئك الهازئين وغير المؤمنين، حتى يدركوا ألوهيته وسلطانه. ٣- ولإيضاح هذه الأمور فإنه يلزم أن تستحضر للذاكرة كل ما سبق

٣— ولإيضاح هذه الأمور فإنه يلزم أن تستحضر للذاكرة كل ما سبق أن قيل (في المقالة ضد الوثنيين) حتى تستطيع أن تدرك سبب ظهور كلمة الآب<sup>°</sup>، كلّي العظمة والرفعة، في الجسد، ولكي لا تظن أن مخلّصنا كان محتاجًا بطبيعته<sup>٢</sup> أن يلبس جسدًا. بل لكونه بلا جسد بطبيعته، ولكونه هو الكلمة، فإنه بسبب صلاح أبيه ومحبته للبشر، ظهر لنا في جسد بشري لأجل خلاصنا<sup>٧</sup>.

٤ والآن إذ نشرح هذا الأمر، فإنه يليق بنا أن نبدأ أو لا بالحديث عن خلقة الكون كله وعن الله خالقه^، وهكذا يستطيع المرء أن يُدرك أن تجديد

سيوس: ضد الوثنيين ١.

د الأريوسيين فقرة ٥٧. διὰ τή ، . هذه العبارة وردت أيضًا في قانون الإيمان ما يكرر القديس أنثاسيوس هذا التعبير في هذا المقال.

لتفصيل في الفصول من ٦\_٨.

القديس أثناسيوس الرسولى

JU14323

توجد من نفسها بل يدل على أن هناك علَّة سابقة عليها. ومن هذا الترتيب

نستطيع أن ندرك الله الذي خلق كل الأشياء ودبّرها'. ٣\_ آخرون أيضًا من بينهم مثلاً العظيم عند اليونانيين أفلاطون، علموا بأن الله خلق الكون من مادة موجودة سابقًا وغير مخلوقة"، وكأن الله لم يكن يقدر أن يصنع شيئًا ما لم تكن المادة موجودة بالفعل، كالنجار -مثلا \_ الذي يجب أن يتوافر له الخشب لكي يستطيع أن يعمل.. لكنهم لا يدركون أنهم بقولهم هذا ينسبون الضعف شه. لأنه إن لم يكن هو سبب وجود المادة، بل يصنع الموجودات من مادة موجودة سابقًا، فهذا معناه أنه ضعيف، طالما أنه لا يقدر أن يصنع شيئًا من المصنوعات بدون (توفر) المادة. تمامًا مثل النجار فإنه يعتبر ضعيفًا لأنه لا يستطيع أن يصنع شيئًا من احتياجاته بدون توفر الأخشاب لديه. ٤- وطبقا لهذا الافتراض فإن الله لم يكن يستطيع أن يصنع شيئًا (قط) لو لم تكن المادة موجودة سابقا. وكيف يمكن أن يسمى بارئا وخالقًا، لو أنه كان يستمد قدرته على الخلق من مصدر آخر، وأعني بذلك من المادة ؟ فلو كان الأمر هكذا، لكان الله حسب فكرهم مجرد عامل فني يصنع المادة الموجودة لديه دون أن يكون هو سبب وجودها و لا يكون خالقًا للأشياء من

العدم. ولا يمكن أن يسمى الله خالقًا بالمرة، ما لم يكن قد خلق المادة نفسها

ا انظر القديس أثناسيوس : ضد الونتيين. فصول ٢٨، ٣٥، ٣٧. ا انظر أفلاطون: (٤٢٩\_٤٣٤ ق.م) Τίμαιος 2ge ويشير القديس أثناسيوس إلى أفلاطون الذي كان يفتخر بمعرفته بالله، إلاً أن إيمانه لم يكن بالله الخالق، وهكذا فإنه لم يكن يعبد الله الحي بل الإلهة أرطاميس كأحد الآلهة التي اخترعتها البشر. انظر: ضد الونتيين. فصل ١٠/٤. " انظر القديس أنتاسيوس ضد الأريوسيين المقالة الثانية. فصل ٢٢. \* انظر القديس أثناسيوس. الدفاع عن قانون إيمان مجمع نيقية. فصل ١١.

## coptic-books.blogspot.com

الفصل الثانى

دحض بعض الآراء الخاطئة عن الخلق: (1) (مذهب الابيكوريين) وهو القائل بأن الخلق تم مصادفة. لكن تعدد الأجسام والأجزاء يستلزم وجود قوة خالقة. (٢) (مذهب الأفلاطونيين) وهو القائل بوجود المادة من قبل. وهذا يُخضع الله للحدود البشرية ويجعله لا خالقًا بل صانعًا ميكانيكيًا. (٣) (مذهب الغنوسيين) وهو القائل بوجود خالق آخر، وهذا يشجبه الكتاب المقدس.

١- لقد فهم الكثيرون موضوع خلق الكون وجميع الموجودات بطرق مختلفة، وعبّر كل منهم عن رأيه كما يحلو له. فقال بعضهم إن الأشياء كلها قد وُجدت من تلقاء ذاتها وبمجرد الصدفة، كالأبيكوريين ، الذين في اعتمادهم على الأساطير يجزمون بأنه لا يوجد تدبير الهي لكل الأشياء، وهم بهذا يناقضون ما هو واضح كل الوضوح. ٢\_ فلو أن كل الأشياء قد وُجدت من نفسها وبدون تدبير، حسب اعتقادهم، لكان معنى ذلك أن هذه الأشياء قد وُجدت في بساطة وتشابه وبدون اختلافات فيما بينها، وبالتالي كان يجب أن كل الأشياء تمثل جسمًا واحدًا شمسًا أو قمرًا. وفي حالة البشر كان يجب أن يكون الجسم كله عينًا أو يدًا أو رجلًا. ولكن الواقع غير ذلك فنرى الشمس شيئًا والقمر شيئًا آخر والأرض شيئًا مختلفًا. وفي الأجساد البشرية نرى الرجل شيئًا واليد شيئًا آخر والرأس شيئًا مختلفًا. فهذا الترتيب إذن يؤكد لنا أن هذه الأشياء لم

وهم أصحاب مذهب "المعرفة" الذين كانوا يعتقدون أيضمًا أن الخلاص يأتى بالمعرفة. م أتباع ابيكوروس الفيلسوف الوثنى الذي ولد سنة ٣٤١ ومات سنة ٢٧٠ ق.م. ويرد القديس أثناسيوس على أفكار الابيكوريين \_ بدون أن يذكر أسماءهم \_ في دفاعه عن قانون إيمان مجمع نيقية. فصل ١٩ وأيضًا في كتابه عن مجمعي أرمينيا وسيلفكيا. فقرة ٣٥.

القديس أثناسيوس الرسولى

JU14323

### الفصل الثالث

العقيدة السليمة. خلقة الكاننات من العدم لسبب فرط جود الله وكرمه. خلقة الإسان أعلى من سائر الكائنات ولكن دون أن تكون له المقدرة على الاستمرار حيًا بدون الله. العطية السامية الممتازة التي منحت له أن يكون على صورة الله ومثاله مع وعده بالسعادة بشرط احتفاظه بالنعمة.

ا\_ هذه إذن هي أساطيرهم'. أما التعليم الإلهي والإيمان بالمسيح فإنهما يُظهر إن هذه الأساطير أنها كفر . فالكائنات لم توجد من تلقاء نفسها لأن هناك تدبيرًا سابقًا على وجودها. كما أنها لم تخلق من مادة موجودة سابقا، لأن الله ليس ضعيفًا. لكن الله خلق كل شئ بالكلمة من العدم وبدون مادة موجودة سابقًا، كما يقول على لسان موسى " في البدء خلق الله السموات والأرض"، وأيضًا في كتاب "الراعي" الكثير النفع" قبل كل شئ آمن بالله الواحد الذي خلق ورتب كل الكائنات وأحضرها من العدم إلى الوجود ". ٢ - وهذا ما يشير إليه بولس قائلا: "بالإيمان ندرك أن العالمين أنشئت بكلمة الله حتى لم يتكون ما يُرى مما هو ظاهر ".

ا يقصد القديس أثناسيوس التعاليم الخاطئة التي يخترعها البشر عن الله، وفي المقابل يوجد التعليم الإلهى الموحى به. انظر المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ٤٣ حيث يذكر القديس أنتاسيوس بعضاً من هذه الهرطقات. . 1:1 ظك آ " يكرر القديس أثناسيوس رأيه بنفع هذا الكتاب في الرسالة الفصحية. رقم ٣٩. · كتاب الراعى لمؤلفه هرماس ١/١. \* عب ١١:٣٠

coptic-books.blogspot.com

٥\_ وهناك هراطقة أيضًا يتوهمون لأنفسهم خالقًا آخر لكل الأشياء غير أبي ربنا يسوع المسيح وهم بهذا يبرهنون على منتهى العمي. لأن الرب كان يقول لليهود " أما قرأتم أن الذي خلق من البدء خلقهما رجل وأنثى وقال من أجل هذا يترك الرجل أباه وابنه ويلتصق بامرأته و يكون الإثنان جسدًا واحدًا" .. وبعد ذلك يقول مشيرًا إلى الخالق " فالذي جمعه الله لا يفرقه إنسان" فكيف يدّعى هؤلاء بأن الخليقة غريبة عن الآب؟ أو عندما يقول يوحنا في اختصار شديد إن "كل شئ به كان وبغيره لم يكن شىء مما كان" فكيف يمكن أن يكون خالق آخر سوى الله أبى المسيح؟

ا يقصد الغنوسيين وعلى وجه الخصوص ماركيون. انظر أيضمًا القديس أثناسيوس: ضد الوثنيين.

مت ٤:١٩-٢ وربما استخدم القديس أثناسيوس هذا الشاهد للرد على فكر خاطئ آخر لأتباع

يو ١:٣ استخدمت هذه الآية بواسطة القديس ايريناوس للرد أيضاً على تعاليم ماركيون (انظر ضد الهرطقات ٢/٢، ٤). إذ أن ماركيون كان يعلَّم بأن الله الخيَّر قد خلق الأشياء غير المنظورة والسماء الثالثة وإله العهد القديم خلق الأشياء المنظورة. وهنا يرد القديس أثناسيوس بأن الله خلق كل شئ

JU14323

القديس أثناسيوس الرسولى

التى منها خلقت المخلوقات.

فصل ٦ حيث يفند تعاليم ماركيون. ماركيون إذ كانوا ينادوا بتحريم الزواج. بالمسيح.

(الخير أو الشر) سبق فأمن النعمة المعطاة لهم بوصية ومكان، فأدخلهم في فردوسه وأعطاهم وصية حتى إذا حفظوا النعمة واستمروا صالحين عاشوا في الفردوس بغير حزن ولا ألم ولا هم"، بالإضافة إلى الوعد بالخلود في السماء. أما إذا تعدوا الوصية وارتدوا (عن الخير) وصاروا أشرارًا فليعلموا أنهم سيجلبون الموت على أنفسهم حسب طبيعتهم، ولن يحيوا بعد في الفردوس، بل يموتون خارجًا عنه و يبقون إلى الأبد في الفساد والموت ٥- وهذا ما سبق أن حذرنا منه الكتاب المقدس بغم الله قائلا:" من جميع شجر الجنة تأكل أكلا وأما شجرة معرفة الخير والشر فلا تأكل منها لأنك يوم تأكل منها موتا تموت" . "وموتا تموت" لا تعنى بالقطع مجرد الموت فقط، بل البقاء في فساد الموت إلى الأبد.

٣\_ الله صالح بل هو بالأحرى مصدر الصلاح. والصالح لا يمكن أن يبخل بأى شئ وهو لا يحسد أحدًا حتى على الوجود . ولذلك خلق كل الأشياء من العدم بكلمته يسوع المسيح ربنا، وبنوع خاص تحنن على جنس البشر ". ولأنه رأى عدم قدرة الإنسان أن يبقى دائمًا على الحالة التي خُلق فيها، أعطاه نعمة إضافية، فلم يكتف بخلق البشر مثل باقي الكائنات غير العاقلة على الأرض، بل خلقهم على صورته وأعطاهم شركة في قوة كلمته حتى يستطيعوا بطريقة ما، ولهم بعض من ظل (الكلمة) وقد صاروا عقلاء ، أن يبقوا في سعادة ويحيوا الحياة الحقيقية، حياة القديسين فى الفردوس .

٤\_ ولكن لعلمه أيضًا أن إرادة البشر يمكن أن تميل إلى أحد الاتجاهين

ذكر القديس أثناسيوس هذا التعبير في المقال السابق (ضد الوثنيين) فصل ٤١ وبأكثر وضوح: والصالح لا يمكن أن يحسد (أحدًا) على أي شي، ولهذا السبب فإنه لا يمكن أن يحسد أحدًا حتى على الوجود، بل يُستر أن يوجد الجميع ليتمكن أن يُظهر لهم محبته للبشر". يرد على ما جاء عند أفلاطون في τιμαιος انظر أيضاً القديس أنتاسيوس: ضد الوثنيين. فصل " انظر فصل ١/١١. أ تك ٢٦:١ ٢٢-٢٦ انظر أيضا القديس أنتاسيوس: ضد الوثنيين. فصل ٣/٣٤. ° انظر القديس أنتاسيوس: ضد الوثنيين. فصل ٢/٢. · الربط بين كون الإنسان له شركة في قوة الكلمة وبين كونه عاقلاً وحكيمًا هو تعليم اسكندر ى منذ عصر فيلو ويشرح القديس أثناسيوس هذا الأمر في المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرات ٧٨\_٨١ <sup>٧</sup> انظر: ضد الوثنيين ٢/٤ ويذكر القديس أثناسيوس فرح حياة الفردوس في عدة مواضع من كتاباته، والجدير بالذكر أنه يرى أن الإنسان في مرتبة الملائكة وأن الفردوس هو موضع القديسين وكثيرًا ما ربط بين الفردوس والأديرة واصفًا إياها بأنها مواضع سكنى إلهية، انظر: الرسالة الفصحية ٢٩، حياة أنطونيوس ٤٤، الرسالة إلى الرهبان.

القديس أثناسيوس الرسولى

JU14323

° تك ٢:٢١٧\_١٢.

انظر المقالة الأولى ضد الآريوسيين. فقرة ٥٢ حيث يميّز بين كلمة الله غير المتغير والبشر ذوى الطبيعة المتغيرة. انظر أيضًا المقالة الثالثة ضد الأريوسيين. فقرة ٢٢، ٢٦. أ في المقال ضد الوثنيين ٤/٢ يعبر القديس أثناسيوس بطريقة رمزية عن المكان الذي كان يعيش فيه آدم فيقول: ".. في المكان الذي كان فيه الذي دعاه القديس موسى رمزيًا بالجنة ". " انظر ضد الوثنيين ٢/٤١. · انظر ضد الوثنيين ٣/٣\_٤.

لأنفسهم كما أشرنا أولاً ، فقد حكم عليهم بحكم الموت الذي سبق إنذارهم به، ومن ذلك الحين لم يبقوا بعد كما خلقواً، بل إن أفكار هم قادتهم إلى الفساد وملك عليهم الموت. لأن تعدي الوصية أعادهم إلى حالتهم الطبيعية، حتى أنهم كما وُجدوا من العدم هكذا أيضًا بالضرورة يلحقهم الفناء بمرور الزمن .

٥ فإن كانوا وهم في الحالة الطبيعية - حالة عدم الوجود، قد دعوا إلى الوجود بقوة الكلمة وتحننه، كان طبيعياً أن يرجعوا إلى ما هو غير موجود (أى العدم)، عندما فقدوا كل معرفة بالله . لأن كل ما هو شر فهو عدم، وكل ما هو خير فهو موجود . ولأنهم حصلوا على وجودهم من الله الكائن، لذلك كان لابد أن يُحرموا إلى الأبد، من الوجود. وهذا يعنى انحلالهم وبقائهم في الموت والفساد (الفناء).

٦- فالإنسان فان بطبيعته لأنه خلق من العدم إلا أنه بسبب خلقته على صورة الله الكائن مكن ممكنا أن يقاوم قوة الفناء الطبيعي ويبقى في عدم فناء لو أنه أبقى الله في معرفته كما تقول الحكمة "حفظ الشرائع تحقق عدم

' الرسالة إلى الوثنيين فصل ٣\_٥. انظر ضد الوثنيين. فصل ٢. فصل ٥٧. " انظر فصل ۲۱ /٤. ۲ انظر ضد الوثنيين. فصل ۲. ^ انظر ضد الوثنيين ٢/٢.

النظر ضد الوثنيين. فصل ٣. وعن ضرورة أن يكون الفكر والذهن نقيًا انظر: تجسد الكلمة.

رومية ١٤:٥٠ وكثيرًا ما يعطى القديس أنتاسيوس تشبيهات لأعمال الله بأعمال الملك. انظر فصل ٩.

تكرار لما جاء في فصل ٤١ من ضد الوثنيين. والفصل ٣ من تجسد الكلمة.

coptic-books.blogspot.com

الفصل الرابع مقدمة الفصلين الرابع والخامس. إن خلقتنا والتجسد الإلهى متصلان أحدهما بالآخر اتصالاً وثيقًا. وكما أنه بكلمة الله خلق الإنسان من العدم إلى الوجود ثم نال نعمة الحياة الإلهية، كذلك بخطية واحدة خسر الإسان تلك الحياة، وجلب على نفسه الفساد، وامتلأ العالم بالخطية والشقاء.

 ١ - وربما تتساءل، لماذا بينما نقصد أن نتحدث عن تجسد الكلمة، فإننا نتحدث الآن عن بداية خلق البشرية؟ لكن اعلم أن هذا الحديث أيضًا يتصل بهدف هذا المقال. ٢\_ لأنه من الضروري عندما نتحدث عن ظهور المخلص بيننا، أن نتحدث عن بداية خلق البشر، ولكي تعلم أن نزوله إلينا كان بسببنا، وأن تعدينا استدعى تعطف الكلمة، لكي يأتي الرب مسرعًا لمعونتنا، ويظهر بين البشر.

٣\_ فلأجل قضيتنا تجسد لكى يخلّصنا، وبسبب محبته للبشر قبل أن يتأنس ويظهر في جسد بشري .

٤\_ وهكذا خلق الله الإنسان وكان قصده أن يبقى في غير فساد". أما البشر \* فإذ احتقروا التفكير في الله ورفضوه، وفكروا في الشر وابتدعوه

> انظر فصل ٤٣. الإنسان في حالته الأولى بغير فساد، كما خلقه.

· انظر فصل ٢٠ حيث يوضح فيه القديس أنتاسيوس هدف المقال. هذا تعليم أساسي ليس في العهد الجديد فقط لكن في العهد القديم أيضًا، و هو أن الله أر اد أن يظل \* الجدير بالملاحظة أن القديس أثناسيوس بدلاً من تعبير "آدم" يستخدم تعبير البشر، وهو تعبير يدل ليس على إنسان بمفرده بل على كل البشر، تأكيدًا منه على وحدة الجنس البشرى.

القديس أثناسيوس الرسولى

0014020

## الفصل الخامس

١- فالله لم يكتف بأن يخلقنا من العدم، ولكنه و هبنا أيضًا بنعمة الكلمة إمكانية أن نعيش حسب الله، ولكن البشر حولوا وجوههم عن الأمور الأبدية، وبمشورة الشيطان تحولوا إلى أعمال الفساد الطبيعي وصاروا هم أنفسهم السبب فيما حدث لهم من فساد بالموت. لأنهم كانوا \_ كما ذكرت سابقًا \_ بالطبيعة فاسدين لكنهم بنعمة اشتراكهم في الكلمة كان يمكنهم أن يفلتوا من الفساد الطبيعي لو أنهم بقوا صالحين.

٢\_ وبسبب أن الكلمة سكن فيهم، فإن فسادهم الطبيعي لم يمسهم كما يقول سفر الحكمة " الله خلق الإنسان لعدم الفساد وجعله على صورة أزليته لكن بحسد إيليس دخل الموت إلى العالم" وبعدما حدث هذا بدأ البشر يموتون، هذا من جهة ومن جهة أخرى فمن ذلك الوقت فصاعدًا بدأ الفساد يسود عليهم بل صار له سيادة على كل البشر أقوى من سيادته الطبيعية، وذلك لأنه حدث نتيجة عصيان الوصية التي حذرهم أن لا يخالفوها.

٣\_ فالبشر لم يقفوا عند حد معين في خطاياهم بل تمادوا في الشر حتى أنهم شيئًا فشيئًا تجاوزوا كل الحدود، وصاروا يخترعون الشر حتى جلبوا على أنفسهم الموت والفساد، ثم توغلوا في الظلم والمخالفة ولم يتوقفوا عند شر واحد بل كان كل شر يقودهم إلى شر جديد حتى أصبحوا نهمين في فعل الشر (لا يشبعون من فعل الشر).

٤\_ ففي كل مكان انتشر الزنى والسرقة وامتلأت الأرض كلها بالقتل

' انظر مقدمة هذا الفصل بمقدمة الفصل الرابع.

· سفر الحكمة ٢٣:٢\_٢٤. ويلاحظ أن بداية صلاة الصلح في القداس الباسيلي مأخوذة من هذه الآيات من سفر الحكمة.

" انظر ضد الوئتيين. فصل ٣.

البلى"، و بوجوده في حالة عدم الفساد (الخلود) كان ممكنًا أن يعيش منذ ذلك الحين كالله لما يشير الكتاب المقدس إلى ذلك حينما يقول " أنا قلت إنكم آلهة. وبنوا العليّ كلكم، لكن مثل الناس تموتون وكأحد الرؤساء تسقطون".

' سفر الحكمة ١٩:٦. انظر ضد الوثنيين ٢/١٥. " مز ٦:٨٢،٧ ويشرح القديس أثناسيوس هذه الآية في المقالة الأولى ضد الأريوسيين. فقرة ٩ فيقول " أما بالنسبة للكائنات الأخرى التي قال لها: أنا قلت أنتم آلهة، فإنها حصلت على هذه النعمة من الآب وذلك فقط بمشاركتها للكلمة عن طريق الروح القدس ".

14

القديس أثناسيوس الرسولى

UU 14020

### الفصل السادس

كان الجنس البشرى سائرًا إلى الفناء وكانت صورة الله فيه سائرة إلى الاضمحلال والتلاشى. لهذا كان أمام الله أحد أمرين: إما أن يتنازل عن كلمته التى تعدى عليها الإسان فجلب على نفسه الخراب؛ أو أن يهلك الإسان الذى كان له شركة في الكلمة. وفي هذه الحالة يفشل قصد الله. فماذا إذن؟ أيحتمل هذا صلاح الله؟ وإن كان الأمر كذلك فلماذا خلق الإسان؟ لو أن هذا حصل لدل على ضعف الله لا على صلاحه.

١— لأجل هذا إذن ساد الموت أكثر وعم الفساد على البشر، وبالتالى كان الجنس البشرى سائرًا نحو الهلاك، هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى كان الإنسان العاقل والمخلوق على صورة الله آخذًا في التلاشى، وكانت خليقة الله آخذة في الانحلال.

٢— لأن الموت أيضًا، وكما قلت سابقًا، صارت له سيادة شرعية علينا (بسبب التعدى)، منذ ذلك الوقت فصاعدًا، وكان من المستحيل التهرب من حكم الناموس، لأن الله هو الذى وضعه بسبب التعدى، فلو حدث هذا لأصبحت النتيجة مرعبة حقًا وغير لائقة فى نفس الوقت.

٣— لأنه (أو لأ)، من غير اللائق طبعًا أن الله بعدما تكلم بشئ مرة يتضح أنه فيما بعد كاذب، أى أن الله بعد أن أمر أن الإنسان يموت موتًا، أن يتعدى الوصية و لا يموت، بل تبطل كلمة الله. وسيكون الله غير صادق إن كان الإنسان لا يموت بعد أن قال الله إنه سيموت.

٤ \_ ثانيًا، كان سيصبح من غير اللائق أن تهلك الخليقة وترجع إلى

" .. في آدم كل ذرية الجنس البشرى " انظر المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ٤٨.
 " انظر فصل ٣.

تجسد الكلمة

coptic-books.blogspot.com

والنهب. ولم يرعوا حرمة أى قانون بل كانوا يسلكون في الفساد والظلم بل صاروا يمارسون الشرور بكل أنواعها أفرادا وجماعات. فنشبت الحروب بين المدن، وقامت أمم ضد أمم وتمزقت المسكونة كلها بالثورات والحروب، وصار كل واحد يتنافس مع الآخر في الأعمال الشريرة . ٥ – كما انهم لم يكونوا بعيدين عن الخطايا التي هى ضد الطبيعة كما قال الرسول والشاهد للمسيح " لأن إناثهم استبدلن الاستعمال الطبيعي بالذي على خلاف الطبيعة وكذلك الذكور أيضاً تاركين استعمال الأنثى الطبيعي اشتعلوا بشهوتهم بعضهم لبعض فاعلين الفحشاء ذكور ا بذكور ونائلين في أنفسهم جزاء ضلالهم المحق "".

<sup>۱</sup> انظر ضد الوثنيين. فصل ٤.
<sup>۲</sup> انظر القديس أثناسيوس: ضد الوثنيين. فصل ٥. ويعود القديس أثناسيوس فيذكر في الفصول٣٠،
۶. ۲۰ من تجسد الكلمة أن المسيح بتجسده أعطى شفاءً من كل هذه الأعمال.
۳ رسالة بولس الرسول إلى أهل رومية ٢٦:١–٢٢. انظر أيضًا ضد الوثنيين. فصول ٥، ٩، ٣٢.

and a local of the second and the second and the second second second and the second second second second second

١٠ \_ كان يجب إذن أن لا يُترك البشر لينقادوا للفساد لأن هذا يُعتبر عملا غير لائق ويتعارض مع صلاح الله.

العدم بالفساد، تلك الخليقة التي خلقت عاقلة، وكان لها شركة في الكلمة . بسبب غواية الشيطان للبشر. تتلاشى صنعة الله لبيد البشر إما بسبب إهمالهم أو بسبب غواية الشياطين. يُهملوا ويفنوا.

٥ \_ وأيضًا لأنه سيكون من غير الجدير بصلاح الله أن تفنى خليقته ٦ \_ ومن ناحية أخرى كان سيصبح من غير اللائق على الإطلاق أن ٧ \_ فطالما طال الفساد الخليقة العاقلة، وكانت صنعة الله في طريقها إلى الفناء، فما الذي كان يجب على الله الصالح أن يفعله؟ أيترك الفساد يسيطر على البشر، والموت ليسود عليهم؟ وما المنفعة إذن من خلقتهم منذ البدء؟ لأنه كان أفضل بالحرى ألاً يُخلقوا بالمرة من أن يُخلقوا وبعد ذلك

٨ \_ فلو أن الله أهمل ولم يبال بهلاك صنعته، لأظهر إهماله هذا ضعفه وليس صلاحه. ولو أن الله خلق الإنسان ثم أهمله لكان هذا ضعفًا أكثر مما لو أنه لم يخلقه أصلا.

٩ - لأنه لو لم يكن قد خلق الإنسان لما تجرأ أحد أن ينسب إليه الضعف. أما وقد خلقه وأتى به من العدم إلى الوجود فقد كان سيصبح من غير اللائق بالمرة أن تفنى المخلوقات أمام عينى الخالق.

' وكان لها شركة في الكلمة (τοῦ Λόγου αὐτοῦ μετασχόντα) انظر أيضاً القديس أنتاسيوس: ضد الونتيين فصل ٤٦، حيث يرد مصطلح شركة μετοχήν وكثيرًا ما يستخدم القديس أنتاسيوس هذا المصطلح أو الفعل يشترك μετέχω في وصف العلاقة بين البشر والكلمة. ويقصد القديس أثناسيوس أن نعمة خلق الإنسان على صورة الله وما يُعبّر عنها هنا بشركة في الكلمة، كانت تمنح للإنسان إمكانية الغلبة على الموت والفساد كما وضح ذلك من قبل في فصل ٣. انظر فصل ١/١٤.

17

المرء أن هذا يلبق بالله' و يقول: كما أن البشر صاروا إلى الفساد بسبب

التعدي، فإنهم بسبب التوبة يمكن أن يعودوا إلى عدم الفساد وللخلود. ٣\_ لكن التوبة تعجز عن حفظ أمانة الله لأنه لن يكون الله صادقًا إن لم يظل الإنسان في قبضة الموت (لأنه تعدى فحُكم عليه بالموت كقول الله الصادق). ولا تقدر التوبة أن تغير طبيعة الإنسان، بل كل ما تستطيعه هو أن تمنعهم عن أعمال الخطية.

٤\_ فلو كان تعدى الإنسان مجرد عمل خاطئ ولم يتبعه فساد، لكانت التوبة كافية. أما الآن بعد أن حدث التعدي، فقد تورط البشر في ذلك الفساد الذي كان هو طبيعتهم ونزعت منهم نعمة مماثلة صورة الله، فما هي الخطوة التي يحتاجها الأمر بعد ذلك؟ أو مَن ذا الذي يستطيع أن يُعيد للإنسان تلك النعمة ويرده إلى حالته الأولى إلا كلمة الله الذي خلق في البدء كل شئ من العدم؟

٥\_ لأنه كان هو وحده القادر أن يأتي بالفاسد إلى عدم الفساد وأيضًا أن يصون صدق الآب من جهة الجميع. وحيث إنه هو كلمة الآب ويفوق الكل، كان هو وحده القادر أن يعيد خلق كل شئ وأن يتألم عوض الجميع وأن يكون شفيعًا عن الكل لدى الآب .

لا هذا يرد القديس أثناسيوس على من لا يجدون ضرورة لتجسد الكلمة ويرون أن هناك طرقًا أخرى لخلاص البشر. احدى هذه الطرق هي التوبة. وفي فصل ٤٤ يرد على رأى آخر ينادى بإمكانية إصلاح بمجرد نطق عال دون حاجة إلى تجسد الكلمة.

انظر فصل ٤/١.

انظر فصل ٧/١٣ حيث يشرح القديس أثناسيوس معنى هذه الجملة. أ انظر ايو ١:٢، عب ٢٥:٧، ٢٤:٩.

تجسد الكلمة

coptic-books.blogspot.com

الفصل السابع على إننا من الجهة الأخرى نعلم أن طبيعة الله ثابتة ولا يمكن أن تتغير. أيدعى البشر إذن للتوبة؟ لكن التوبة لا تستطيع أن تحول دون تنفيذ الحكم كما أنها لا تستطيع أن تشفى الطبيعة البشرية الساقطة. فنحن قد جلبنا الفساد على أنفسنا ونحتاج لإعادتنا إلى نعمة مماثلة صورة الله. ولا يستطيع أحد أن يجدد الخليقة إلا الخالق، فهو وحده الذي يستطيع (1) أن يخلق الجميع من جديد (٢) أن يتألم من أجل الجميع (٣) أن يقدم الجميع إلى الاب.

١ لكن إن كان هذا هو ما يجب أن يحدث، فمن الناحية الأخرى نجد أنه لا يتفق مع صدق الله الذي يقتضي أن يكون الله أمينًا من جهة حكم الموت الذي وضعه، لأنه كان من غير اللائق أن يظهر الله أبو الحق' كاذبًا من أجلناً.

٢\_ إذن، ماذا كان يجب أن يُفعل حيال هذا ؟ أو ما الذي كان يجب على الله أن يعمله؟ أيطلب من البشر التوبة عن تعدياتهم؟ ويمكن أن يرى

' تعبير " الحق " άλήθεια يرتبط في إنجيل يوحنا بالأقانيم الثلاثة، فالمسيح يدعو نفسه الحق ١٣:١٦) والآب ليس فقط أبو الحق بل هو أيضمًا صادق " θεόν ἀληθή والآب ۲ انظر القديس أثناسيوس: الرسالة الفصحية رقم ٣/١٩. ليكرر القديس أثناسيوس نفس السؤال الذي وضعه في الفصل السابق (٧/٦) غير أن السؤال هناك كان يتعلق بصلاح الله الذي كان من غير اللائق به أن يترك خليقته تتلاشى أمام عينيه، أما السؤال هنا فإنه يتعلق بكون الله أمينًا من جهة حكم الموت وعدم لياقة أن يظهر الله ابو الحق كماذبًا من أجلنا.

القديس أثناسيوس الرسولى

يتزايدون فيه شيئًا فشيئًا إلى درجة لا تطاق وضد أنفسهم'، وإذ رأى أن كل البشر تحت سلطان الموت، فإنه رحم جنسنا وأشفق على ضعفنا وتراءف على فسادنا. وإذ لم يحتمل أن يرى الموت وقد صارت له السيادة علينا، لئلا تفنى الخليقة ويتلاشى عمل الله"، فقد أخذ لنفسه جسدًا لا

٣\_ لأنه لم يقصد أن يتجسد أو أن يظهر فقط، وإلا لو أنه أراد مجرد الظهور لأمكنه أن يتمم ظهوره الإلهي بطريقة أخرى اسمى وأفضل". لكنه أخذ جسدًا من جنسنا، وليس ذلك فحسب، بل أخذه من عذراء طاهرة نقية لم تعرف رجلا، جسدًا طاهرًا وبدون زرع بشر . لأنه وهو الكائن الكلّى القدرة وبارئ كل شئ، أعد الجسد في العذراء ليكون هيكلاً له

وجعله جسده الخاص متخذا إياه أداة ليسكن فيه ويُظهر ذاته به.

انظر فصل ٥/٣.

" انظر حياة أنطونيوس ٥ " الرب الذي من أجلنا أخذ جسدًا ".

يختلف عن جسدنا. " انظر فصل ٦/٦. أ انظر فصل ٢/٤. الهواء بدلا من الإنسان وحده؟

• انظر فصل ٤٢ حيث يجيب القديس أثناسيوس على السؤال لماذا لم يظهر عن طريق أجزاء أخرى من الخليقة أكثر سموًا وأن يستخدم أداة أشرف كالشمس أو القمر أو النجوم أو الكواكب أو النار أو

· انظر المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ٧.

۷ الو لادة من العذراء تثبت ألو هية الكلمة كخالق انظر فصل ١٨/٥.

^ هيكل "Ναός" وأداة "Ναός" مصطلحان يردان باستمرار عند القديس أئتاسيوس. انظر فصل ٢٢/٥ ٢١٤/٧، ٢٠٤٢ ، ٤٤/٤٠ وأيضنا

A. Grillmeier, Christ in Christian Tradition (London 1955 pp.205ff) اصطلاح "هيكل" لوصف الجسد الذي أعده الكلمة في العذراء ليحل فيه يمكن أن يفسر على أنه بديل عن هيكل أورشليم الذي نقض كعلامة وبرهان على مجيء كلمة الله، الذي قدم هيكل جسده ذبيحة بدل ذبائح العهد القديم. انظر فصل ١/٤٠.

تجسد الكلمة

coptic-books.blogspot.com

# الفصل الثامن

إذ رأى كلمة الله كل هذه الشرور لهذا نزل إلى الأرض، آخذًا جسدًا من طبيعتنا من عذراء طاهرة عفيفة إذ حل في أحشانها، وذلك لكى يعلن نفسه فيه، ويقهر الموت، ويعيد الحياة.

 ا\_ لأجل ذلك إذن نزل إلى عالمنا كلمة الله الذي بلا جسد، عديم الفناء أتى إلينا في تنازله، ليُظهر محبته لنا ويفتقدنا .

وغير المادي مع أنه لم يكن ببعيد عنا من قبل. لأنه لم يترك جزءًا من الخليقة خاليًا منه إذ هو يملأ الكل، وفي نفس الوقت هو كائن مع أبيه. لكنه ٢\_ وإذ رأى " الجنس (البشري) العاقل يهلك وأن الموت يملك عليهم بالفناء وإذ رأى أيضًا أن عقوبة التعدي (الموت) قد خلّدت الفناء فينا وأنه من غير اللائق أن يبطل الناموس قبل أن ينفذ، وإذ رأى أيضًا عدم اللياقة فيما هو حادث بالفعل، وهو أن الخليقة التي خلقها هو بنفسه قد صارت في طريقها إلى الفناء، وإذ رأى في نفس الوقت شر البشر المفرط، وأنهم

فصل ٢/٢، ٤. ليعود القديس أثناسيوس لشرح هذه الحقيقة في فصل ١٧.

' الصفات التي يستخدمها القديس أنتاسيوس عن الكلمة بأنه بلا جسد، عديم الفناء، غير المادي لا ترد بالطبع في كتابات الفلاسفة عن الله، إذ هي تحديدات من العصر المسيحي، ويقصد بها هنا القديس أثناسيوس توضيح الفرق بين طبيعة كلمة الله وطبيعة البشر المادية المخلوقة. انظر دفاعه عن قانون إيمان مجمع نيقية. فصل ١٠. وتعبير "غير المادى" يوضح ألوهية الكلمة. انظر في فصل (٦) يذكر القديس أثناسيوس ".. فقد كان من غير اللائق بالمرة أن تفنى المخلوقات أمام عينى الخالق، وهنا في فصل (^) يوضح حالة الجنس البشرى وما قد رآى الله أنها وصلت إليه، مستخدمًا فعل "رأى" خمس مرات، وهذه الحالة التي رآها الله هي التي " لأجلها إذن نزل إلى عالمنا كلمة الله .. وأخذ لنفسه جسدًا لا يختلف عن جسدنا ".

القديس أثناسيوس الرسولى

## الفصل التاسع

وإذا لم يكن ممكنًا أن يوقف الفساد إلا بالموت، أخذ الكلمة جسدًا قابلاً للموت. وإذ اتحد الكلمة بالجسد أصبح نائبًا عن الكل، وباشتراك الجسد في عدم موت الكلمة أوقف فساد الجنس البشرى. ولكونه فوق الجميع فقد جعل جسده ذبيحة لأجل الجميع ولكونه واحدًا معنا ألبسنا عدم الموت. تشبيه لإيضاح هذا.

١- فلقد أدرك الكلمة جيدًا أنه لم يكن ممكنًا أن يُقضى على فساد البشرية بأى طريقة أخرى سوى الموت نيابة عن الجميع. ومن غير الممكن أن يموت الكلمة لأنه غير مائت بسبب أنه هو ابن الآب غير المائت. ولهذا اتخذ لنفسه جسدًا قابلاً للموت حتى إنه عندما يتحد هذا الجسد بالكلمة الذي هو فوق الجميع، يصبح جديرًا ليس فقط أن يموت نيابة عن الجميع'، بل ويبقى في عدم فساد بسبب اتحاد الكلمة به'. ومن ذلك الحين فصاعدًا يُمنع الفساد من أن يسرى في جميع البشر بنعمة القيامة من الأموات". لذلك قدّم للموت ذلك الجسد الذي اتخذه لنفسه كتقدمة مقدسة وذبيحة خالية من كل عيب. وببذله لهذا الجسد كتقدمة مناسبة، فإنه رفع

> ' انظر فصنل ٧/٣٧. الجسد ". فصل ٢ /٢.

<sup>١</sup> ".. هكذا أيضًا عندما اتخذ الجسد كأداة فإنه لم يشترك في خواص الجسد بل بالحرى فإنه قدس

<sup>7</sup> انظر ١كو ٥٤:١٥ وتبرز قيامة المسيح كتتميم لعمل المسيح الخلاصي الذي اتخذ فيه الكلمة طبيعة بشرّية كاملة. فبواسطة قيامة المسيح تحققت إعادة الإنسان إلى " مماثلة الصورة " وأيضًا وهب للبشر "عدم الفساد" كثمرة لهذه القيامة.

· يستخدم هذا القديس أثناسيوس نفس الفعل (قدّم) الذي سبق أن استخدمه في فصل ٤/٨ حيث يذكر أن المسيح "بذل جسده عوضًا عن الجميع وقدمه للأب".

تجسد الكلمة

coptic-books.blogspot.com

٤\_ وهكذا إذ اتخذ جسدًا مماثلًا لطبيعة أجسادنا'، وإذ كان الجميع خاضعين للموت والفساد، فقد بذل جسده للموت عوضًا عن الجميع، وقدّمه للآب. كل هذا فعله من أجل محبته للبشر أولاً: لكي إذ كان الجميع قد ماتوا فيه، فإنه يبطل عن البشر ناموس الموت والفناء، ذلك لأن سلطان الموت قد استنفذ في جسد الرب، فلا يعود للموت سلطان على أجساد البشر ' (المماثلة لجسد الرب). ثانيًا: وأيضًا فإن البشر الذين رجعوا إلى الفساد بالمعصبية يعيدهم إلى عدم الفساد ويحييهم من الموت بالجسد" الذي جعله جسده الخاص، وبنعمة القيامة يبيد الموت منهم كما تبيد النار القش .

> وهذا معناه أنه كان جسدًا حقيقيًا لا خياليًا. انظر فصل ١/١٨. أنظر فصل ٢١/١-٢.

ر وهذا معناه أن اصلاح البشرية وخلاصها كان لابد أن يتم بتجسد الله **الكلمة** وليس بمجرد نطق. \* انظر فصل ٤٤ حيث يشير فيه أيضاً تشبيه النار والقش.

القديس أثناسيوس الرسولى

22

and and in the set of the

## الفصل العاشر

تشبيه آخر يوضح معقولية عمل الفداء. كيف أن المسيح أزال عنا هلكنا، وقدَمَ لنا في تعاليمه الدواء الشافي من الهلك. البراهين الكتابية على تجسد الكلمة والذبيحة التي قدمها.

ا\_ وفي الحقيقة، فإن هذا العمل العظيم هو لائق بدرجة فائقة بصلاح الله'. لأنه إذا أسس ملك منز لا أو مدينة ثم بسبب إهمال سكانها حاربها اللصوص، فإنه لا يهملها قط، بل ينتقم من اللصوص ويخلَّصها لأنها صنعة يديه و هو غير ناظر إلى إهمال سكانها، بل إلى مايليق به هو ذاته . هكذا وبالأكثر جدًا فإن كلمة الآب كلي الصلاح، لم يتخل عن الجنس البشري الذي خلق بو اسطته، ولم يتركه ينحدر إلى الفناء. بل أبطل الموت الذي حدث نتيجة التعدي، بتقديم جسده الخاص. ثم قوّم إهمالهم بتعاليمه، وبقوته الخاصة أصلح كل أحوال البشر " . ٢\_ وهذه كلها يمكن للمرء أن يتحققها مما قاله الكتَّاب أ الموحى إليهم عن المخلّص إذا قرأ أحد ما كُتب بواسطتهم حيث يقولون لأن محبة المسيح تحصرنا إذ نحن نحسب هذا إنه إن كان واحد قد مات لأجل الجميع

هذه الجملة توضح ما سبق أن كتبه القديس أثناسيوس في بداية المقالة: " وكل ما يسخر منه البشر كأمر غير لائق، هذا يجعله بصلاحه لائقًا " فصل ١/٢.

> ا إهمال البشر يقابله عدم إهمال الله، فالاهمال لا يليق بصلاح الله. انظر فصل ٨/٦. انظر فصل ١١.

> > فيقصد بهم التلاميذ والرسل.

° استخدم القديس أثناسيوس الفعل في صبيغة الجمع ثم أورد نصوص من رسائل القديس بولس فقط. ولعله يقصد هذا أن القديس بولس يقول عن ما كان يؤمن به باقي التلاميذ والرسل. ونفس هذا الاستخدام نجده في فصل ٣/٣٣ حيث يستخدم كلمة الأنبياء ويورد نص لإشعياء وحده.

coptic-books.blogspot.com

الموت فورًا عن جميع نظرائه البشر'. وسكن بينهم بواسطة جسده.

٢ \_ ولأن كلمة الله هو فوق الجميع فقد كان لائقًا أن يقدم هيكله الخاص وأداته البشرية فدية (ἀντίψυχον) عن حياة الجميع موفيًا دين الجميع بموته . وهكذا باتخاذه جسدًا مماثلاً لجسد جميع البشر وباتحاده بهم، فإن ابن الله عديم الفساد ألبس الجميع عدم الفساد بوعد القيامة من الأموات. ولم يعد الفساد الفعلى بالموت له أى سلطان على البشر بسبب الكلمة الذي جاء ٣\_ وكما أنه عندما يدخل أحد الملوك العظام إلى مدينة عظيمة،

ويسكن في أحد بيوتها فإن المدينة كلها تكرّمه أعظم تكريم ولا يجرؤ أي عدو أو عصابة أن تدخل إليها أو تحطمها، بل على العكس تكون جديرة بكل عناية واهتمام بسبب سكنى الملك في أحد من بيوتها، هكذا كان الحال مع ملك الكل .

٤\_ والآن، لأنه قد جاء إلى عالمنا وسكن في جسد مماثل لأجسادنا، فقد بطلت منذ ذلك الحين كل مؤامرة العدو ضد البشر وأبطل فساد الموت الذي كان سائدًا عليهم من قبل°. لأن الجنس البشري كان سيهلك بالتمام لو لم يكن رب الكل ومخلص الجميع ابن الله قد جاء ليضع حدًا للموت.

' المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ٩. انظر فصل ٢/٢٥، وهامش رقم (٢) ص٧١ حيث يُستخدم مصطلح آخر يوناني لكلمة فدية. وهذا ليس معناه أن الملك يصبح جزءًا من المدينة .. انظر المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فصل ٧١ ".. لأن من يدخل إلى المنزل لا يعتبر جزءًا من المنزل بل هو مختلف عن المنزل ". أ يتكرر استخدام أعمال الملك كتشبيهات في الفصول ١٠، ١٣، ٢٧، ٣٦، ٥٥، من هذا الكتاب وأيضنا في الفصول ١٠، ٢١، ٣٨ من "ضد الوثنيين". · آخر عدو يبطل هو الموت (اكو ٢٦:١٥) وشوكة الموت هي الخطية وقوة الخطية هي الناموس (اكو ١٥:١٥) انظر فصل ٢٧.

القديس أثناسيوس الرسولى

إبليس ويعتق أولئك الذين خوفا من الموت كانوا جميعًا كل حياتهم تحت

٥\_ لأنه بذبيحة جسده الذاتي وضع نهاية لناموس الموت الذي كان قائمًا ضدنا. وصنع لنا بداية جديدة للحياة برجاء القيامة الذي أعطاه لنا. لأنه إن كان بإنسان واحد قد ساد الموت على البشر، ولهذا أيضًا فبسبب تأنس كلمة الله فقد حدثت إبادة للموت وتمت قيامة الحياة كما يقول لابس المسيح بولس: قانِه إذ الموت بإنسان، بإنسان أيضًا قيامة الأموات لأنه كما في آدم يموت الجميع هكذا في المسيح سيُحيا الجميع" وبالتالي فنحن الآن لا نموت بعد كمدانين، بل كأناس يقومون من الموت ننتظر القيامة العامة ' للجميع والتي سيبينها في أوقاتها التي يحددها ' الله الذي أتمها والذي

٢- فهذا إذن، هو السبب الأول لتجسد المخلص، ومما يلي سنعرف أسبابًا أخرى لضرورة ولياقة ظهوره المبارك بيننا.

هذا أيضمًا يورد القديس أنتاسيوس شاهدًا كتابيًا (عب٢:٤٢، ١٥) لما تكلم عنه في الفصلين ٨، ٩ ويريد أن يوضح من خلاله أن الكلمة اتخذ لنفسه جسدًا مماثلاً لأجسادنا أى باشتراك الكلمة في اللحم والدم. غير أن إبادة الموت داخل هذا الجسد قد تمت باشتراك اللحم والدم في حياة الكلمة الذي قدّس الجسد أيضًا وهذا ما يشرحه بالتفصيل في الفصول ١٧/٥\_٦ ، ٤٣/٥\_٦. وفي استخدامه لهذا الشاهد بريد القديس أثناسيوس أن يركز بالأكثر لا على هزيمة الشيطان بل على كل ما جاء بالفصل (^) وهو أن المسيح قهر الموت وأعاد الحياة. وهذه الغلبة تطرد منا كل خوف من الموت (انظر

لقب بولس الرسول هذا يمكن أن يشتق من اكو ٤٩:١٥ وسبق أن لقب القديس أثناسيوس بولس الرسول بهذا اللقب في مقالته ضد الوتنيين. فصل ٢/٥.

فصل ۲۸). 1201:17-17. انظر فصل ٢١.

" تيموثاوس ١:١ ، ١٥ ، تيطس ٢:١. عن المجيء الثاني انظر فصل ٥٦.

coptic-books.blogspot.com

فالجميع إذًا ماتوا. وهو مات لأجل الجميع كي لا نعيش فيما بعد لأنفسنا، يذوق بنعمة الله الموت لأجل كل واحد"". خلقهم في البداية.

بل للذي مات لأجلنا وقام' ربنا يسوع المسيح. وأيضًا " لكن الذي وُضع قليلاً عن الملائكة لنراه مكللاً بالمجد والكرامة من أجل ألم الموت لكي ٣\_ وبعد ذلك يوضح السبب الذي من أجله كان ضروريًا أن الله الكلمة نفسه وليس آخر سواه هو الذي يتجسد فيقول " لأنه لاق بذاك الذي من أجله الكل وبه الكل وهو آت بأبناء كثيرين إلى المجد أن يُكمَّل رئيس خلاصهم بالآلام" وهو بهذا يقصد أن يوضح أنه لم يكن أحد آخر يستطيع أن يسترد البشر من الفساد الذي حدث (نتيجة السقوط) غير كلمة الله الذي

٤\_ وأيضًا أشار الرسول إلى أن الكلمة بذاته اتخذ لنفسه جسدًا ليقدمه ذبيحة عن الأجساد المماثلة قائلاً " فإذ قد تشارك الأولاد في اللحم والدم اشترك هو أيضًا فيهما لكى يبيد بالموت ذلك الذي له سلطان الموت أى

۲ هذه الآية أساء الآريوسيين تفسيرها واستخدموها لتعضيد رأيهم بأن الابن مخلوق كالملائكة، ورد عليهم القديس أثناسيوس معطيًا التفسير السليم لها. انظر المقالة الأولى ضد الأريوسيين فقرة ٥٣. وهذا الآية تركز على أنه بموت وقيامة المسيح أعطى لكل واحد منا الحياة الجديدة. ۳ عب ۲:۹.

\* وهنا يورد القديس أنتاسيوس شاهدًا كتابيًا (عب٢٠:٢) لما جاء في الفصلين السابقين ٦، ٧ ويرجع اختياره لهذا الشاهد لسببين: أولاً: أنه يشمل تعبير "لاق" والذي سبق أن استخدمه عدة مرات في الفصول السابقة حيث أوضح به أنه كان لائقًا بكلمة الله أن يتجسد. وهو في هذا يرد على تعاليم الوثنيين التي كانت تتادى بأن التجسد أمر غير لائق بالله. والسبب الثاني أنه ورد في النص الكتابي أن المسيح هو رب وخالق "من أجله الكل وبه الكل" وهنا يربط مرة أخرى في تعليمه بين الخلق والفداء.

القديس أثناسيوس الرسولى

العبودية" و هبنا إياها.

تجسد الكلمة

47

انظر ٢٢ ٥:٤١ ـ ١٥.

يتركهم بعيدًا عن معرفته لئلا يكون وجودهم في الحياة بلا أية منفعة.

٢ - لأنه أية منفعة للمخلوقات لو أنها لم تعرف خالقها؟ أو كيف يمكن أن تكون (مخلوقات) عاقلة لو لم تعرف كلمة (Λόγον) الآب، الذي به خلقوا؟ لأنهم لن يتميزوا بالمرة عن المخلوقات غير العاقلة (الحيوانات) لو أنهم انحصروا فقط في معرفة الأمور الأرضية. ولماذا خلقهم الله طالما أنه لم يكن يريد لهم أن يعرفوه؟ '

٣ ولكى لا يحدث هذا، ولأنه صالح في ذاته، فقد جعل لهم نصيبًا في صورته الذاتي (الذي هو) ربنا يسوع المسيح، وخلقهم على صورته ومثاله حتى أنه \_ بسبب تلك النعمة \_ فإنهم عندما يرون تلك الصورة أى كلمة الآب، يمكنهم عن طريقه أن يصلوا إلى معرفة الآب، وإذ يعرفون خالقهم فإنهم يحيون حياة حقيقية سعيدة مغبوطة.

٤ - غير أن البشر - رغم كل هذا - بسبب تمردهم، لم يكترثوا بتلك النعمة المعطاة لهم، وهكذا رفضوا الله كلية وأصبحت نفوسهم مظلمة حتى أنهم لم ينسوا فكرتهم عن الله فقط، بل وأيضًا اخترعوا لأنفسهم اختراعات كثيرة واحدًا تلو آخر. لأنهم لم يكتفوا بأن يصنعوا لأنفسهم أوثانًا بدلاً عن

ستصبح بدون معنى، والإنسان نفسه كان سيصبح مثل باقي المخلوقات غير العاقلة. عن الفرق بين الإنسان العاقل وباقى المخلوقات انظر ضد الوثنيين فصل ٣١. ليتكرر نفس هذا السؤال في فصل ٢/١٣. أمران رئيسيان يوضحهما القديس أنتاسيوس في المقالتين "ضد الونتيين" و"تجسد الكلمة" وهما النصرة على الموت والفساد والعودة إلى معرفة الله الحقيقي. انظر " تجسد الكلمة " الفصول ١٥، ٢٠، ٢٢، ٥٤ وضد الوثنيين الفصل الثاني. انظر أيضًا (يو ٢:١٧). يعود القديس أثناسيوس لشرح هذا الأمر في الفصل ٥٧ . تجسد الكلمة

coptic-books.blogspot.com

الفصل الحادى عشر سبب آخر للتجسد: أن الله إذ عرف أن الإنسان بطبيعته لم يكن في مقدوره معرفته، وهبه معرفته لكي يستطيع أن يجد فاندة من وجوده في الحياة. لقد خلقه على صورة الكلمة حتى يستطيع بذلك أن يعرف الكلمة وبه يعرف الآب. أما هو فإذ احتقر هذه المعرفة هوى إلى العبادة الوثنية تاركًا الله غير المنظور واتبع السحر والشعوذة، وذلك كله رغمًا عن إعلانات الله المتعددة عن iems.

١- عندما خلق الله ضابط الكل' الجنس البشري، بواسطة كلمته الذاتي، لأنه يعرف جيدًا ضعف طبيعة البشر وعجزها عن أن تعرف الخالق من نفسها ، ولا تستطيع أن تكوَّن أية فكرة عن الله على الإطلاق، وذلك بسبب أنه "غير المخلوق"، أما الكائنات فهى مخلوقة من العدم . وبينما هو روح لا جسد له فإن البشر قد خلقوا في جسد أرضي من أسفل. وبصفة عامة فهناك عجز كبير في قدرة المخلوقات على أن تدرك وتعرف خالقها ولهذا فإن الله بسبب صلاحه، تحنن على الجنس البشرى ولم

' انظر ضد الوثنيين. فصل ٢/٢٩. النظر فصل ٣/٣\_٤ حيث يذكر أن ضعف طبيعة البشر تتمثَّل في عدم إمكانيتها أن تحيا حياة أبدية من نفسها وهنا يشير إلى ضعف آخر وهو عجزها عن أن تعرف الخالق من نفسها. انظر المقالة الأولى ضد الآريوسيين. فصل ٣٠ حيث يشرح القديس أثناسيوس معنى مصطلح "غير المخلوق" بالتفصيل وأيضنًا الفصل ٢٨ من كتاب الدفاع عن قانون إيمان مجمع نيقية. أ انظر فصل ٢، المقالة الأولى ضد الآريوسيين. فقرة ٢١. ° صلاح الله وتحننه على الجنس البشرى ظهر في خلقتهم لكى يحيوا إلى الأبد (فصل<sup>٣</sup>) وهنا في فصل ١١ يظهر هذا الصلاح في اعطاء الجنس البشرى نعمة معرفته والتي بدونها كانت حياة البشر

24

القديس أثناسيوس الرسولى

والعصيان وأصبح الله وحده وكلمته غير معروفين للبشر، رغم أن الله لم يُخف نفسه عن البشر، وهو لم يُعلن نفسه بطريقة واحدة فقط، بل أعطاهم معرفته بأشكال متعددة وطرق كثيرة .

> انظر ضد الوئتيين فصل ٢٥. انظر ضد الوثنيين. فصل ٣٥.

coptic-books.blogspot.com

31

عبادة الحق، فاكرموا الكائنات المخلوقة من العدم' دون الله الحي " وعبدوا المخلوق دون الخالق" . بل والأسوأ من الكل أنهم حولوا الكرامة التي تحق لله إلى الأخشاب والأحجار"، وإلى كل الأشياء المادية، وإلى البشر، بل ذهبوا إلى أبعد من هذا كله كما ذكرنا سابقًا .

٥ \_ بل بلغ بهم الجحود إلى أنهم عبدوا الشياطين مُنادين بها كآلهة مُشبعين بذلك شهواتهم. ذلك لأنهم قدموا محرقات من الحيوانات غير العاقلة وذبائح من البشر كما ذكرنا سابقًا"، متممين بذلك فرائض تلك العبادات، منحدرين بأكثر سرعة وراء نزعاتهم الجنونية.

٢ – ولهذا أيضًا تعلموا أعمال السحر وأضلت العرافة البشر في أماكن عديدة، وصار جميع الناس ينسبون سبب ميلادهم ووجودهم إلى النجوم والأجرام السماوية"، إذ لم يفكروا في أى شيء آخر إلاً فيما كانوا

٧ - وعلى وجه العموم، صار كل شئ مشبّعًا (بروح) الكفر

انظر فصل ٤/٥. انظر رومية ٢٥:١، ضد الوثنيين فصل ٤٧ حيث يستخدم أيضًا نفس الآية. " انظر ضد الوثنيين الفصول ١٣\_٥٠. \* انظر ضد الوثنيين ٨، ٩ حيث يشير إلى العبادات الوثنية، وفي فصل ٢٦ يتحدث عن الممارسات الجنسية الشاذة التي كانت سائدة بينهم. ° ضد الوثنيين. الفصول ٢٢\_٢٥ . · هذه الأعمال هي أعمال الشياطين. انظر فصل ٤٦\_٤٧. ۲۷ انظر ضد الوثنيين. الفصول ۹، ۲۷. ^ انظر ضد الوثنيين. فصل ٨، وتجسد الكلمة فصل ١٥.

القديس أثناسيوس الرسولي

تجسد الكلمة

٣.

ينظرونه بعيونهم .

حتى يستطيع الجميع أن يعرفوا الله بواسطته .

٤ – أو لو صعب عليهم هذا لكان في مقدور هم على الأقل أن يلتقوا بالرجال القديسين"، وبو اسطتهم أن يعرفوا الله خالق الكل، أبا المسيح، وأن عبادة الأوثان هي كفر بالله ومملوءة بكل جحود وفساد .

٥ \_ أو كان متيسرًا لهم بمعرفتهم للناموس أن يكفوا عن كل تعد . وأن يعيشوا حياة الفضيلة لأن الناموس لم يكن فقط لليهود، ولا أرسل الأنبياء إلى اليهود فقط. ولكن، وإن كانوا قد أرسلوا لليهود ومن اليهود اضطهدوا إلا أنهم كانوا معلَّمين مقدسين للمسكونة كلها، يعلَّمون عن معرفة الله وعن سلوك النفس°.

٦ – وبالرغم من عظم صلاح الله ومحبته للبشر فإن البشر إذ انغلبوا من شهواتهم الزائلة ومن الضلالات والغوايات التي أرسلتها الشياطين<sup>٧</sup>

' انظر ضد الوثنيين فصل ٣٥.

القداسة هي أمر أساسى لمعرفة الأسرار الإلهية، القديس هو بالحرى معلّم عن الحق الإلهى.. هذا يقصد القديس أثناسيوس القديسيين الذين كتبوا أسفار العهد القديم. ويشير القديس أثناسيوس إلى

التمتل بحياة القديسيين في الفصل ٥٧. انظر ضد الوثنيين. فصول ١١، ١٤، ٥٥. 1 انظر ضد الوثنيين. فصل ٢/٤. ايريناوس. انظر ضد الهرطقات ٨/٢. ا عن غوايات وضلال الشياطين انظر فصل ٤٧.

· يوضح القديس أثناسيوس ثلاث طرق أعدها الله للإنسان لتساعده على معرفة الله. هذه المعرفة تحققت في صورتها الأكمل بتجسد كلمة الله. أما هذه الطرق فهي: خلقة الإنسان على صورة الله ومثاله، تناغم وتناسق الكون ثم أخيرًا الناموس والأنبياء. هذا التعليم نجده أيضًا عند القديس

· صلاح الله ومحبته للبشر هما الدافع لتجسده. انظر فصول ١، ٨، ٩.

34

coptic-books.blogspot.com

الفصل الثانى عشر ومع أن الإسان خلق على صورة الله، إلا أن الله إذ سبق فعلم ميله إلى النسيان أعد أعمال الخليقة لتذكره بشخصه. والأكثر من ذلك أنه أعد الناموس والأنبياء الذين قصد أن تكون خدمتهم لكل العالم. ولكن البشر لم يلتفتوا إلا لشهواتهم.

 ١ – إن نعمة مماثلة الصورة الإلهية كانت كافية في حد ذاتها لكي تجعلنا نعرف الله الكلمة، ونعرف الآب بواسطته. غير أن الله إذ كان يعرف ضعف البشر، وضع في اعتباره أيضًا إهمالهم لمعرفة الله حتى اذا لم يهتموا أن يعرفوا الله من تلقاء أنفسهم استطاعوا بواسطة المخلوقات أن يتجنبوا الجهل بخالقها".

٢ – ولأن إهمال البشر انحدر قليلاً قليلاً نحو السفليات فقد أعدّ الله مرة أخرى علاجًا لضعفهم هذا، فأرسل لهم ناموسًا و أنبياءً معروفين لديهم، حتى أنهم إذا لم يرفعوا عيونهم إلى السماء ليعرفوا الخالق استطاعوا أن يتعلموا (عن الله) ممن يعيشون بينهم، وذلك لأن البشر يستطيعون أن يتعلموا من البشر أمثالهم عن الأمور العليا بطريقة مباشرة".

٣ \_ وهكذا كان متاحًا لهم إذا رفعوا عيونهم إلى عظمة السماء وأدركوا تناسق الخليقة أن يعرفوا مدبرها كلمة الآب ، الذي بتدبيره لكل الأشياء يعرِّف الآب للجميع، وهو الذي يحرِّك كل الأشياء لهذه الغاية عينها

ا تعبير "من تلقاء أنفسهم" يُقصد به أن البشر كانوا قادرين على معرفة الله من تلقاء أنفسهم بسبب كونهم مخلوقين على صورة الله ومثاله غير أنهم أهملوا هذا. انظر ضد الوثنيين. فصل ٣/٣٤.

القديس أثناسيوس الرسولى

34

تجسد الكلمة

انظر ضد الوثنيين. فصول ٢، ٤. انظر فصول ١٥، ٣٤.

### الفصل الثالث عشر

وهذا أيضًا: أكان ممكنًا لله أن يسكت، وأن يترك للآلهة الكاذبة أن تكون هي المعبودة بدلاً من الله؟ إن الملك إذا عصته الرعية يذهب إليهم بنفسه بعد أن يرسل إليهم الرسائل. فكم بالأحرى يعيد إلينا الله نعمة مماثلة صورته. هذا مالم يستطع البشر أن يتمموه لأنهم ليسوا هم صورة الله. لهذا كان لزامًا أن يأتى الكلمة نفسه ليجدد الخلقة وليبيد الموت في الجسد.

١- وإذ صار البشر هكذا كالحيوانات غير العاقلة، وسادت غواية الشيطان في كل مكان حتى حُجبت معرفة الإله الحقيقي'، فما الذي كان على الله أن يفعله؟ أيصمت أمام هذا الضلال العظيم ويدع البشر يضلون بتأثير الشيطان ولا يعرفون الله؟

٢ ـ وما هي الفائدة من خلق الإنسان أصلاً على صورة الله؟ كان من الأفضل له لو أنه خُلق مثل مخلوق غير عاقل من أن يُخلق عاقلاً ثم يعيش كالحيو انات غير العاقلة .

ل يوضح القديس أثناسيوس نتيجة أخرى للسقوط وهي أن معرفة الإله الحقيقي قد حُجبت وسبق أن بيِّن النتيجة المباشرة للسقوط وذلك في فصل ١/٦ حيث ذكر أنه " لأجل هذا إذ ساد الموت أكثر

هذا السؤال يماثل السؤال الذي ورد في فصل ٧/٦ \* فما الذي كان يجب على الله الصالح أن يفعله؟ أيترك الفساد يسيطر على البشر والموت ليسود عليهم؟ ".

ويوجد تقابل مع باقى السؤال الوارد في فصل ٧/٦ "ما المنفعة إذن من خلقهم منذ البدء؟ لأنه كان أفضل بالحرى ألاً يُخلقوا بالمرة من أن يُخلقوا وبعد ذلك يُهملون ويقنون". والملاحظ أن الحديث في فصل ٦ هو عن صنعة الله التي كانت في طريقها للهلاك إذ قد طالها الفساد ولهذا كان من الأفضل ألاً تُخلق بدلاً من أن تُخلق وبعد ذلك تُهمل وتُفنى، أما في فصل ١٣ فإن الحديث هو عن أنه نتيجة للسقوط فإن معرفة الله حُجبت عن الإنسان المخلوق والموجود بالفعل، ولهذا فالاشارة هنا ليست إلى

50

coptic-books.blogspot.com

فإنهم لم يقبلوا الحق بل ثقَّلوا أنفسهم بالشرور والخطايا إلى الحد الذي يجعلهم لا يظهرون بعد كخلائق عاقلة، بل من طريقة تصرفاتهم يُحسبون مجردين من العقل.

و عم الفساد على البشر". تجسد الكلمة

القديس أثناسيوس الرسولى

الأمر يذهب اليهم بشخصه'، لكي يوبخهم بحضوره'، كآخر وسيلة يلجأ إليها. وكل ذلك لكي لا يصيروا خدامًا لغيره فيذهب عمله هباءً". ٦ \_ أفلا يشفق الله بالأولى على خليقته \* كي لا تضل عنه وتعبد الأشياء التي لا وجود لها<sup>°</sup>، وبالأكثر عندما يظهر أن هذه الضلالة هي سبب هلاكهم وخرابهم؟ وليس لائقًا أن يهلك هؤلاء الذين قد كانوا مرة شركاء في صورة الله.

٧\_ إذن فما هو الذي كان ممكناً أن يفعله الله؟ ٢ وماذا كان يمكن أن يتم

وفي مجال المقابلة بين ما جاء في الفصلين ١٠، ١٣ نجد أنه بينما يشير القديس أثناسيوس في فصل ١٠ إلى أن الملك "ينتقم" لعمله فيقضى على الموت كعدو، فإننا نجده هنا في فصل ١٣ يوضح بالأكثر ضرورة القضاء على "عدم معرفة" الله الحقيقي وذلك بحضور "شخص" الملك نفسه. انظر ما جاء في مت ٤١-٣٣:٢١ عن صاحب الكرم والكر اميين.

<sup>1</sup> استخدم القديس أثناسيوس عدة مرات \_ منها ما جاء في فصل ١/١٠ \_ تشبيهات من أعمال الملك الأرضى ليبين بها أعمال الله الخلاصية وأوضح أن أعمال الكلمة المتجسد هي بالحرى أعظم جدًا من أعمال الملك البشرى. وهنا أيضًا في فصل ٦/١٣ يشدّد مرة أخرى على هذه النقطة موضحًا أنه بينما لم يترك الملك الأرضى الأمور هكذا بل انتقم من اللصوص (١/١٠) نجد هنا أن الله أشفق على خليقته. وتعبير أن الله يشفق هو تعبير كتابي " الذي لم يشفق على ابنه " رو ٣٣:٨. والشفاق الله على خليقته اتضبح جليًا في أنه لم يشفق على ابنه الوحيد بل بذله من أجل الكل.

· الله هو الكائن الحقيقي. انظر فصل ٤/٥، وكل آلهة أخرى هي كاذبة. انظر فصل ١١، فصل ١٥ منا يربط القديس أثناسيوس بين ضلالات الشياطين كسبب والموت كنتيجة. ومن مقارنة فصلى ١٠ انلاحظ التشديد على أمرين هما القضاء على الموت، واستعادة معرفة الله الحقيقية. ورغم أنه قد يكون هناك تمييز بين الأمرين إلا أنهما لا ينفصلان. فعندما تتحجب معرفة الله فهذا يعنى حجب نعمة الخلق على صورة الله ومثاله وهذا يؤثر بالطبع على وجود الإنسان في حالة عدم فساد. <sup>٧</sup> كرر القديس أثناسيوس نفس هذا السؤال في الفصل ٢/٧ والاجابة التي يعطيها هناك توضح أن ما فعله الكلمة بتجسده هو القضاء على الموت. وهنا يجيب على نفس السؤال والأسئلة التي تليه موضحًا أن ما فعله الكلمة المتجسد هو أنه جعل البشر يعرفون الله الحقيقي. وأيضًا في فصل ٤/٤ يذكر أن البشر الذين خُلقوا من العدم أمكنهم بالتجسد استعادة نعمة الخلق على صورة الله ومثاله، أما

coptic-books.blogspot.com

٣\_ أو هل كانت هناك ضرورة على الإطلاق أن يُعطّى فكرة عن الله منذ البداية؟ لأنه إن كان حتى الآن هو غير جدير بأن ينالها، فكان الأولى ألا تُعطى له من البداية'. ٤\_ وما الفائدة التي تعود على الله الذي خلقهم وكيف يتمجد إن كان البشر الذين خلقهم لا يعبدونه بل يظنون أن آلهة أخرى هي التي خلقتهم؟ أ لأنه بهذا يظهر أن الله قد خلقهم (أي خلق البشر) لا لنفسه بل للآخرين. ٥ ومرة أخرى نقول: أي ملك"، وهو مجرد إنسان بشري، إذا امتلك لنفسه بلادًا يترك مواطنيه لآخرين يستعبدونهم ؟ وهو لا يدعهم يلتجئون لغيره، لكنه ينذرهم برسائله ثم يُرسل إليهم أصدقاءه مرارًا، وإن اقتضى

أنه كان من الأفضل في هذه الحالة عدم خلق الإنسان بالمرة بل إلى خلقه لكن كمخلوق غير عاقل

أ في فصل ٦/٧\_٨ يذكر القديس أثناسيوس أن الله لو كان قد أهمل ولم يبال بهلاك صنعته لأظهر هذا الاهمال ضعفه وليس صلاحه. وهنا في هذا الفصل يوضح أن الله لو كان قد ترك البشر الذين خلقهم بدون أن يعرفوه لظنوا أن آلهة أخرى هي التي خلقتهم. وكلا الأمرين لا يحققان الهدف من خلق البشر. وفي فصل ٢/١١ يتسائل القديس أثناسيوس : لأنه أية منفعة للمخلوقات إن لم تعرف

<sup>7</sup> التشبيه المأخوذ من حياة الملك وقدرته والمذكور في فصل ١٠ والذي يوضح به القديس أثناسيوس كيف أنه بالتجسد قد أبطل الموت والفساد، هذا التشبيه يستخدم مرة أخرى هنا في فصل ١٣ لكن

° الرسائل والأصدقاء يرمزان هنا بالطبع إلى الناموس والأنبياء. وفي الفصل ٢/١٢ الأنبياء هم أناس معروفين بين البشر ويستطيع الآخرون أن يتعلَّموا منهم عن الإله الحقيقي.

القديس أثناسيوس الرسولى

" انظر فصل ۲/۸ "فيتلاشى عمل الله". تجسد الكلمة

(أى لا يعرف الله). ' انظر فصل ۲/۱۱. خالقها؟ يوضح كيف أنه بالتجسد صارت معرفة الله الحقيقي ممكنة لنا. \* هذا يشير إلى ضلالات الشياطين التي حجبت معرفة الإله الحقيقى.

أن يُبيد فيه الموت ويجدد خلقة البشر الذي خلقوا على صورته. إذن فلم يكن كفءًا لسد هذه الحاجة سوى صورة الآب'.

تتحرر من الخطية وهذا تم أيضًا بواسطة الكلمة إذ هو صورة الله. انظر فصل ١٥ حيث يوضح القديس أنتاسيوس أن المسيح بظهوره في الجسد قد حرر النفس البشرية من نتائج الخطية. ' انظر الفصل الأول هامش رقم ٣.

39

coptic-books.blogspot.com

سوى تجديد الخليقة التي وُجدت على صورة الله، مرة أخرى، ولكي الآب - أن يجدّد خلقة الإنسان، على مثال الصورة. الموت والفساد.

يستطيع البشر أن يعرفوه مرة أخرى؟ ولكن كيف كان ممكنًا لهذا الأمر أن يحدث إلاً بحضور نفس صورة الله - مخلّصنا يسوع المسيح؟ كان ذلك الأمر مستحيلاً أن يتم بواسطة البشر لأنهم هم أيضًا خُلقوا على مثال تلك الصورة . (وليس هم الصورة نفسها)، ولا أيضًا بواسطة الملائكة لأنهم ليسوا صورًا" (لله) ولهذا أتى كلمة الله بذاته لكي يستطيع – وهو صورة ۸ \_ وإضافة إلى ذلك فهذا لم يكن ممكناً أن يتم أيضًا دون أن يُباد ٩\_ ولهذا فقد كان من اللائق أن يأخذ جسدًا تقابلاً للموت حتى يمكن

هنا في فصل ١٣ فيذكر أنه بعد التجسد أمكن تجديد هذه الصورة. وفي الحالة الأولى يتكلم عن القضاء على الموت الذي تم بالكلمة الخالق وفي الحالة الثانية يتكلم عن تجديد الصورة في الإنسان الكائن بالفعل وهذا حدث بواسطة الكلمة الذي هو صورة الآب. ا يرى القديس أثناسيوس أن الإنسان المخلوق لا يمكن أن يعين المخلوق نظيره. انظر المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ٦٧.

تحسب تعاليم القديس أثناسيوس يوجد فرق بين التعبيرين "صورة الله" و "على (مثال) صورة الله". ففي فكره أنه لايمكن بأى حال من الأحوال اعتبار الإنسان "صورة الله". "فكلمة الله" فقط هو "صورة

" الملائكة ليسوا صورة الله وهم ليسوا خالقين بل مخلوقات. وبهذا التعليم يرد القديس أثناسيوس

القول بأنه كان من اللائق بكلمة الله أن يأخذ جسدًا بدون ذكر أى شئ عن النفس البشرية ليس معناه أن المسيح اتخذ جسدًا خاليًا من النفس البشرية. فالقديس أثناسيوس يتكلم هنا عن ضرورة تغيير حالة الجسد بالقضاء على الموت الذي فيه ولهذا اتخذ الكلمة جسدًا. والنفس أيضًا لابد أن

القديس أثناسيوس الرسولى

تجسد الكلمة

الله". وحيث إنه مولود من جو هر الآب فهو الصورة الطبيعية والحقيقية الوحيدة للآب . على تعاليم الغنوسيين. انظر المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ٢١. النظر فصل ٢/٤٠ حيث يستشهد القديس أنتاسيوس بالنص الكتابي " لا رسول و لا ملاك بل الرب نفسه خلصهم " إش ٨:٦٣ س. ° يقصد تجديد خلقة الإنسان.

على المسكونة، وإن كانت معرفة الله قد أخفيت، فمن ذا الذي كان قادرًا أن يقوم بتعليم المسكونة عن الآب؟ وإن قال أحد إن هذه هي مهمة إنسان أجبناه أنه لم يكن في استطاعة إنسان أن يطوف المسكونة كلها وليس من طبيعته أن تكون لديه القدرة على الركض لمثل هذه المسافات الشاسعة'، ولا هو يستطيع أن يدّعى القدرة على القيام بهذا العمل. كما أن البشر لا

يستطيعون من تلقاء أنفسهم أن يقاوموا غواية الأرواح الشريرة وحيلها. ٤- لأنه طالما أن الجميع ضلوا واضطربت نفوسهم بسبب غواية الأرواح الشريرة وأباطيل الأوثان فكيف كان ممكنًا لهم أن يغيّروا نفوس البشر (الآخرين) وعقولهم وهم أنفسهم عاجزون عن رؤية النفس والعقل؟ وكيف يمكن لأى كائن أن يغيّر النفس وهو لا يراها أو يعرفها؟ ٥- وقد يقول أحد إن الخليقة كانت كافية . لكن لو كانت الخليقة كافية

هنا يكمن الفرق الواضح بين المسيح الإله والكانن المخلوق انظر فصل ٤٦ حيث يتضح عمل المسيح في كل المسكونة. النظر فصول ٣٠، ٥٢ وفيهما يتحدث القديس أنتاسيوس عن عمل المسيح في تغيير حياة وسلوك الذين أمنوا به. <sup>¬</sup> يُرجع القديس أثناسيوس السبب في عجز البشر عن رؤية أن لهم نفوسًا وأيضًا أن هذه النفوس عاقلة إلى أمرين هما: ضلالات وغواية الأرواح الشريرة كما هو مذكور بالتفصيل في مقالته ضد الوثنيين فصل ١/٣٤ فيقول "إنه كما أنكر البشر الله وصاروا يعبدون أشياء لا نفس لها، وهكذا أيضاً بتوهمهم أنهم ليست لهم نفوس عاقلة ينالون حالاً قصاص غباوتهم أي أنهم يُحسبون في عداد المخلوقات غير العاقلة". ويتابع القديس أثناسيوس شرحه فيقول " مع أن لهم نفس خالدة وهم لا يرونها فإنهم يجعلون من الأشياء المنظورة الفانية صورة الله " بدلاً من أن تكون نفوسهم على حسب صورة الله لأن " النفس خُلَقت على صورة الله ومثاله ". والسبب الثاني لهذا العجز يكمن في كون البشر من المخلوقات بينما الكلمة وحده إذ هو الله فهو الذي يبصر ويعرف النفس والعقل إذ قد خلقهما على صورته ومثاله، فصل ٢/١٤. " انظر فصل ١/١٢ وضد الوثنيين. فصل ٤/٣٤.

الفصل الرابع عشر إن فسد الرسم وجبت إعادته من الصورة الأصلية. وهكذا أتى ابن الآب لكى يطلب ويخلص ويجدد الحياة. ولم تكن هنالك طريقة أخرى ممكنة. لأن الإسان إذ طمس بصيرته بنفسه لم يستطع أن يبصر لكى يشفى. ولم تعد شهادة الخليقة لخالقها ذات نفع له. أما الكلمة فهو وحده الذي استطاع أن يتمم هذا. ولكن كيف؟ ليس إلا بأن يأتى إلينا كإنسان.

١\_ وكما أنه لو كانت هناك صورة لشخص مرسومة على قماش مثبت على لوحة خشبية وتلطخت هذه الصورة من الخارج بالأقذار، مما أدى إلى اختفاء ملامحها، ففي هذه الحالة لابد من حضور صاحب الصورة نفسه ثانية لكى يمكن إعادة تجديد الصورة على نفس قماش اللوحة، فلا يلقى بالقماش'، لأن صورته رسمت عليه ، بل يُجدد الرسم عليه مرة أخرى. ٢\_ وعلى هذا النحو، فقد أتى إلى عالمنا كليّ القداسة ابن الآب، إذ هو صورة الآب، لكى يجدد الإنسان الذي خلق مرة على صورته، ويخلص ما قد هلك بمغفرة الخطايا، كما يقول هو في الأناجيل "جئت لكي أطلب وأخلص ما قد هلك "". ولأجل هذا أيضًا قال لليهود " إن كان أحد لا يولد ثانية" وهو لا يقصد بهذا \_ كما ظنوا \_ الولادة من امرأة، بل قصد التحدث عن إعادة ميلاد النفس وتجديد خلقتها بحسب الصورة . ٣- ولكن إن كانت العبادات الوثنية والمعتقدات الإلحادية قد سيطرت

ويقصد هذا النفس البشرية التي خلقت على صورة الله ومثاله. انظر ضد الوثنيين. فصل ٣/٣٤.

القديس أثناسيوس الرسولى

تجسد الكلمة

لو ۱۰:۱۹. " يو ۳:۳ ، ٥. ا إذ أن المسيح هو صورة الأب كما سبق الحديث. انظر هامش رقم (٢) ص٣٩.

### الفصل الخامس عشر

وإذ رأى الكلمة أن البشر حصروا أفكارهم في الأمور الجسدية تنازل إلى مستوى تفكيرهم وأخذ جسدًا. والتقى بإحساساتهم في منتصف الطريق. وسواء اتجهت ميولهم إلى عبادة الطبيعة، أو البشر، أو الأرواح الشريرة، أو الموتى، فقد أظهر نفسه ربًا على كل هؤلاء.

١\_ وكما أن المعلّم الصالح، الذي يعتني بتلاميذه'، إذ يرى أن بعضًا منهم لا يستفيد من العلوم التي تسموا فوق إدراكهم، فإنه يتنازل إلى مستواهم ويعلمهم أمورًا أبسطٌ، هكذا فعل كلمة الله كما يقول بولس " /ز كان العالم في حكمة الله لم يعرف الله بالحكمة استحسن الله أن يُخلص المؤمنين بجهالة الكرازة".

٢\_ ولأن البشر قد تركوا التأمل في الله وانحطت نظراتهم إلى أسفل كأنهم قد غاصوا في الأعماق \* باحثين عن الله في عالم الحسيّات، صانعين لأنفسهم آلهة من البشر المائتين ومن الشياطين ، لهذا فإن محب البشر ومخلّص الجميع كلمة الله أخذ لنفسه جسدًا ومشى كإنسان بين البشر،

ا استخدم القديس أنتاسيوس نفس هذه الكلمات ليصف ما فعله الله أيضمًا ليجعل نفسه معروفًا للبشر إذ أنه أعطى الكون بكلمته نظامه الحالي. انظر ضد الوثنيين. فصل ١/٣٥.

۲ انظر القديس أثناسيوس: رسالة عن ديونيسيوس أسقف الأسكندرية. فصل ٦ حيث يذكر طريقة

27

المعلم في التعامل مع تلاميذه. " اكو ١:١٦. \* انظر ضد الوثنيين. فصل ٨. · انظر ضد الوثنيين. فصل ٢/١٠. " انظر فصل ٤٧.

coptic-books.blogspot.com

لما حدثت كل هذه الشرور الفظيعة، لأن الخليقة كانت موجودة بالفعل ومع ذلك كان البشر يسقطون في نفس الضلال عن الله. ٢\_ فإلى من إذن كانت الحاجة الآ إلى كلمة الله الذي يبصر (ويعرف) النفس والعقل، وهو المحرك لكل ما في الخليقة، والتي من خلالها يجعل الآب معروفًا؟ لأن ذلك الذي \_ بأعمال عنايته وتدبيره لكل الأشياء \_ يعلُّم عن الآب هو الذي يستطيع أيضًا أن يجدد ذلك التعليم عينه. ٧\_ وكيف كان ممكناً أن يحدث هذا؟ ربما قال امرء بأن هذا كان ممكنًا أن يحدث بنفس الطريقة السابقة، حتى أنه مرة أخرى - عن طريق أعمال الخليقة \_ يمكن أن يعلن معرفة الآب. لكن هذه الوسيلة لم تعد مضمونة، وبالتأكيد هي غير مضمونة، لأن البشر قد أهملوها سابقًا، بل أنهم لم يعودوا يرفعون أعينهم إلى فوق بل صاروا يشخصون إلى أسفل. ٨ \_ ولهذا كان من الصواب، إذ أراد منفعة البشر'، أن يأتى الينا كإنسان آخذًا لنفسه جسدًا شبيهًا بجسدهم من أسفل . حتى يستطيع الذين لا يريدون أن يعترفوا به، من خلال أعمال عنايته وسلطانه على كل الأشياء، أن يبصروا الأعمال التي عملها بجسده \_ هنا على الأرض \_ ويعرفوا كلمة الله الحال في الجسد ومن خلال الكلمة المتجسد يعرفون الآب.

أ انظر فصل ١/١١ " فإن البشر قد خلقوا في جسد أرضى من أسفل ".

54

القديس أثناسيوس الرسولى

تجسد الكلمة

ا تعتبر هذه الفقرة مقدمة للفصل التالى.

فيجب عليهم أن يعترفوا أن تلك الألهة كاذبة، وأن الرب وحده هو الإله الحق، كلمة الآب، وهو الذي يسود على الموت أيضًا . ٧\_ ولأجل هذا السبب ولد وظهر كإنسان، ومات، وقام. وهو قد أظهر بأعماله التي غطت على أعمال كل من سبقوه من البشر، أن أعمالهم ضعيفة. وحتى إذا انحرفوا إلى أية ناحية فإنه يستردهم من هناك ويعلمهم عن أبيه الحقيقي، كما يقول عن نفسه: "أنا قد جئت لكي أطلب وأخلص ما قد هلك " نحو نفسه'، لكي يستطيع أولئك الذين يظنون أن كوا الحق عن طريق الأفعال التي يعملها الرب يقه يعرفون الآب .

همون كل شيء بطريقة بشرية، فعندما يستخدمون هذه الأفعال ويحاولون فهمها بدقة فإنهم يرون ف الطريق، وهكذا يتعلمون الحق من كل ناحية. الخليقة وعبدوها عن خوف فإنهم يرون مع ذلك . وإن اتجهوا بأفكارهم إلى البشر، ظانين أنهم \_ أن أعمال المخلص إن قورنت بأعمال البشر \* ابن الله دون سائر البشر، لأنه لم يقم بينهم قط مال التي عملها كلمة الله.

وراء الأرواح الشريرة، فعندما يرون الكلمة ن كلمة الله وحده هو الله وأن تلك الأرواح ليست

فولهم قد هبطت إلى الأموات، فعبدوا الأبطال والآلهة التي تحدث عنها شعراؤهم، فإنهم بعد أن رأوا قيامة المخلُّص

س ۲۹. واعتراف الخليقة بالمسيح ربًا ظهر أيضًا وقت الصليب انظر

سيوس بالتفصيل بين أعمال السيد المسيح في الجسد وبين أعمال

تجسد الكلمة

القديس أثناسيوس الرسولى

من الحجج التي يسوقها القديس أثناسيوس ضد الآلهة التي تحدّث عنها الشعراء اليونانيين أنها أو لأ مائتة وفانية ثم أنها ضعيفة وثالثًا أن سلوكياتها شائنة (انظر ضد الوثنيين. فصل ١٢). ولهذا فإنه هنا يبرز قيامة المخلِّص لأن هذه الحقيقة تبطل تلك الآلهة وتثبت أنها كاذبة.

لو ١٠:١٩، انظر فصل ١٤ حيث استخدم القديس أثناسيوس نفس هذه الآية لكن في سياق أن الابن الذي هو صورة الآب قد جاء ليجدد خلقة الإنسان على حسب صورته ومثاله.

غير ظاهر، ولكنه صيّر نفسه ظاهرًا جدًا بتلك الأعمال التي عملها وهو في الجسد والمعجزات التي أظهرها، وبذلك صار معروفًا أنه ليس بعد مجرد إنسان فقط بل أنه هو الله الكلمة.

٥ - لأن المخلّص تمم بتأنسه عمليتي المحبة : (أو لا): أنه أباد الموت من داخلنا وجدّدنا ثانية. (ثانيًا): أنه إذ هو غير ظاهر ولا منظور، فقد أعلن نفسه وعرّف ذاته بأعماله في الجسد، بأنه كلمة الآب، ومدّبر وملك

الفصل السادس عشر إذًا فقد جاء لكى يجذب أنظار البشر الحسيّة إليه كإنسان وبذلك يقودهم لكى يعرفوه كإله.

١- فطالما أن فكر البشر قد انحط كلية إلى الأمور الحسيّة، فالكلمة أيضًا تنازل وأخفى نفسه بظهوره في جسد، لكي يجذب البشر إلى نفسه-كإنسان، ويوجه إحساساتهم نحوه، ومن ثم إذ يتطلع إليه البشر كإنسان فإنهم بالأعمال التي يعملها' يقتنعون إنه ليس مجرد إنسان بل هو إله أيضًا، وكلمة الإله الحقيقي وحكمته. ٢\_ وهذا أيضًا هو ما قصده بولس الرسول عندما يقول: "وأنتم متأصلون ومتأسسون في المحبة حتى تستطيعوا أن تدركوا مع جميع القديسين ما هو الطول والعرض والعمق والعلو وتعرفوا محبة المسيح الفائقة المعرفة لكى تمتلئوا إلى كل ملء الله". ٣\_ فلقد امتلأت كل الأشياء من معرفة الله بإعلان الكلمة نفسه في كل مكان أ: فوق وتحت، في العمق وفي العرض، أما "فوق" ففي الخليقة، و"تحت" بصيرورته إنسانًا، وفي "العمق" بنزوله إلى الجحيم، وفي "العرض" أى في كل المسكونة. لقد امتلأ الكل من معرفة الله °. ٤\_ ولهذا السبب أيضًا فإنه لم يتمم ذبيحته عن الكل بمجرد مجيئه مباشرة، بتقديم جسده للموت ثم إقامته ثانية. لأنه لو فعل ذلك لجعل ذاته

27

القديس أثناسيوس الرسولي

الكون.

تجسد الكلمة

' انظر فصل ١٨. انظر فصل ٥٧. " أفسس ٢:٣١٢\_١٩. أ انظر المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ١١. ° انظر إشعياء١١١.٩.

عمليتا المحبة هاتان تمثلان أساس عقيدة الخلاص في فكر القديس أثناسيوس. انظر أيضنا الفصل الأول والهامش رقم (٧) ص٢، و(١) ص٣ انظر أيضنًا ضد الوثنيين فصل ٣٥ حيث يذكر أن الله وإن كان غير منظور بالطبيعة، فقد جعل نفسه معروفًا للبشر من خلال أعمال الخليقة. انظر أيضًا تجسد الكلمة فصل ٣٢.

٣- إن عمل النفس أن تدرك الأشياء الخارجة عن جسدها بأفكارها ولكنها لا تستطيع أن تعمل خارج نطاق جسدها أو أن تحرك الأشياء البعيدة عن الجسد. ولن يستطيع أى إنسان أن يحرك الأشياء البعيدة أو ينقلها بمجرد التفكير فيها. وأيضًا فأى إنسان لا يستطيع وهو جالس في بيته، بمجرد التفكير في الأجرام السماوية، أن يحرك الشمس أو يجعل السماء تدور، لكنه يرى أنها تتحرك وأنها قد وجدت ، دون أن يكون له أي قدرة للتأثير عليها.

٤\_ أما كلمة الله فلم يكن كذلك في جسده (البشري)"، إذ لم يكن مقيدًا بسبب الجسد، بل بالحرى كان يستخدم جسده، ولذلك فهو لم يوجد في الجسد فقط بل كان موجودًا بالفعل في كل شئ. وبينما كان خارج الكائنات فقد كان في أبيه وحده مستقراً .

٥ - وهذا هو الأمر العجيب، أنه بينما كان يتصرف كإنسان كان كلمة الله يُحيي كل الأشياء وكابن كان كائنًا مع أبيه. ولذلك عندما ولَدَته العذراء لم يعتريه أي تغير (من جهة طبيعته الإلهية)"، ولا تدّنس بطوله في الجسد، بل بالعكس فهو قد قدّس الجسد أيضًا.

٦- ورغم وجوده في كل الأشياء إلا أنه لم يستمد منها شيئًا، بل العكس فإن كل الأشياء تستمد منه الحياة وتعتمد عليه في بقائها".

> ا والإنسان فقط هو الذي يستطيع أن يفعل هذا. انظر ضد الوثنيين. فصل ١/٣١. " انظر ضد الوئتيين. فصل ٣٥. " الكلمة يختلف عن النفس البشرية. انظر ضد الوثنيين. فصل ٣٣. \* انظر ضد الوثنيين ٤/٤٢. " انظر فصل ٢/٥٤. " انظر فصل ٢/٤٣.

الفصل السابع عشر كيف أن التجسد لم يحدّ من وجود الكلمة في كل مكان ولم ينقص من نقاوته. (تشبيه الشمس).

١\_ لأنه لم يكن محصورًا في الجسد \_ كما قد يتوهم البعض \_ أو أنه بسبب وجوده في الجسد كان كل مكان آخر خاليًا منه، أو أنه بينما كان يحرك الجسد كان العالم محرومًا من أفعال قدراته وعنايته. غير أن الأمر العجيب والمدهش جدًا هو أنه مع كونه هو الكلمة الذي لا يحويه شئ فإنه هو نفسه يحوي كل الأشياء . وبينما هو موجود في كل الخليقة فإنه بحسب جوهره هو متميز عن كل الخليقة. فهو حاضر في كل الأشياء بقدرته فقط (وليس بجوهره)، ضابطًا كل الأشياء ومظهرًا سيادته على كل شئ، وعنايته بكل شئ، وواهبًا الحياة لكل شئ. ومع أنه يحوي كل الأشياء ولا يحتويه شئ، إلا أنه كائن كلية في أبيه وحده". ٢\_ وهكذا حتى مع وجوده في جسد بشري معطيًا الحياة له فقد كان من الطبيعي أن يمنح الحياة للكون كله في نفس الوقت. ومع كونه حاضرًا في كل جزء (من الخليقة بقدرته) فهو خارج كل شئ (بجوهره). وبينما صار معروفًا بأعماله التي عملها في الجسد فإنه كان في نفس الوقت ظاهرًا أيضًا بواسطة أعماله في الكون كله.

محصورا περικεκλεισμένος لقد استخدم القديس أثناسيوس مصطلحات متنوعة لوصف علاقة الكلمة بالجسد. وأكثر هذه المصطلحات شيوعًا هي: جعله "جسدًا" خاصبًا ίδιοποιείσθαι، لبس د λαβείν، اتخذ ἐνδυεσθαι انظر على سبيل المثال فصول ٨/٤، ١/١٠، ٤/٢، ٢١/٤، ٢٢/٤، ٢٤/٤ ا هذا التعبير من التعبيرات الشائعة عند القديس أثناسيوس. انظر فصل ٤٢، وأيضًا ضد الوثنيين فصل ٢،٤١، الدفاع عن مجمع نيقية. فصل ١١. انظر المقالة الثالثة ضد الأريوسيين. فقرة ١.

21

القديس أثناسيوس الرسولى

تجسد الكلمة

# الفصل الثامن عشر

أعمال المسيح بالجسد تظهر قوة كلمة الله وقدرته: بإخراجه الشياطين، وبالمعجزات، وبميلاده من العذراء.

١\_ عندما يتحدث الكتاب الموحى إليهم عنه أنه يأكل ويشرب وأنه ولد، فإنهم يقصدون أن الجسد كجسد ولد واقتات بالطعام المناسب لطبيعته. أما الله الكلمة نفسه الذي كان متحدًا بالجسد، فإنه يضبط كل الأشياء. وكل أعماله التي عملها وهو في الجسد تظهر أنه لم يكن إنسانًا بل كان الله الكلمة . وأما هذه الأمور فإنها تذكر عنه لأن الجسد الذي أكل وولد وتألم لم يكن جسد أحد آخر، بل كان جسد الرب نفسه". ولأنه صار إنسانًا كان من المناسب أن تقال عنه هذه الأمور كإنسان حتى يتبين أنه أخذ جسدًا حقيقيًا

٢ ـ وكما أنه بواسطة هذه الأمور عُرِف حضوره جسديًا كذلك بواسطة الأعمال التي عملها في الجسد أعلن نفسه أنه ابن الله. لهذا نراه ينادى اليهود غير المؤمنين قائلاً: " إن كنت لست أعمل أعمال أبي فلا تؤمنوا بي، ولكن إن كنت أعمل فإن لم تؤمنوا بي فأمنوا بالأعمال لكي تعرفوا وتؤمنوا أن الآب في وأنا فيه".

ا انظر: القديس أثناسيوس الرسالة الرابعة إلى سرابيون عن الروح القدس. فصل ١٨. هنا يرد القديس أثناسيوس على بعض الغنوسيين الذين فصلوا بين شخص المسيح وجسده. انظر ايريناؤس: ضد الهرطقات ٣، ١٧: ٦.

هنا يرد القديس أنتاسيوس على تعاليم فالنتينوس وماركيون والمونارخيين، انظر أيضًا مقالته الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ٢٧ ".. ولكنه بالتأكيد اتخذ جسدًا حقيقيًا برغم ما يهذى به فالنتينوس " انظر أيضًا رسالته إلى ابكتيتوس. فصل ٧.

· بو ۲۰۱:۷۰ \_ ۳۸.

٧\_ لأنه أن كانت الشمس \_ التي خلقها هو والتي نراها وهي تدور في السماء \_ لا تتدنس عندما تلمس أشعتها الأجسام الأرضية، ولا تفقد نورها بسبب ظلمة هذه الأجسام، لكنها بالعكس تنيرها وتطهرها أيضًا؛ فبالأولى جدًا كلمة الله كليّ القداسة، خالق الشمس وربها'، لا يتدنس بمجيئه في الجسد، بل بالعكس، فلكونه عديم الفساد، فقد أحيا الجسد المائت وطهره، فهو الذي كُتب عنه "الذي لم يفعل خطية و لا وُجدَ في فمه مكر "".

> ' انظر المقالة الأولى ضد الأريوسيين. فقرة ٢٧. " انظر الفصول من ٤٢\_٥٤. الكلمة " لا يتدنس بمجيئه في الجسد ".

" ابط ٢٢:٢ ، انظر إشعياء٩:٥٣ وردت هذه الآية أيضنا في الفصل ٣٤ ضمن الشاهد المستخدم هناك من إشعباء النبي كتنبؤات عن آلام المسيح وموته. وهنا جاءت في الآية كلمة "خطية" وفي الفصل ٣٤ جاءت كلمة "شر"، وهذا يوضح أن تعبير " الذي لم يفعل خطية " يتمشى مع تعبير أن

0.

القديس أثناسيوس الرسولى

لا خياليًا".

تجسد الكلمة

رجل ولا يدرك أن من ظهر في هذا الجسد لابد أن يكون هو صانع ورب باقى الأجساد أيضبًا؟ \

٦\_ أو من ذا الذي يرى تغيير طبيعة المياه وتحولها إلى خمر ولا يدرك أن من فعل هذا هو سيد طبيعة هذه المياه وخالقها؟ ولأجل هذا دخل إلى البحر كسيّد له ومشى عليه كما على أرض يابسة لكي يقدم لكل من يراه برهانًا على سلطانه على كل الأشياء. وعندما أشبع جمعًا غفيرًا من طعام قليل، وقدّم لهم الكثير من لا شئ، فأطعم خمسة آلاف نفس من خمسة أرغفة وشبعوا وفضل عنهم الكثير، ألم يظهر ذاته أنه لم يكن آخر سوى الرب نفسه المعتنى بالجميع؟

> ' انظر فصل ٨. حالة عدم الفساد.

الستخدم القديس أنتاسيوس نفس مصدر فعل يحول "μεταβάλειν" وذلك في الفصل ١/٢٠ ليصف التحول الذي تم في طبيعة الإنسان بواسطة الخالق والمخلُّص أى التحول من حالة الفساد إلى

يعمل هذه الأعمال لا يمكن أن يكون إنسانًا بل هو قوة الله وكلمته .

٣\_ وكما أنه \_ بينما هو غير منظور \_ يمكن أن يُعرَف من أعماله في الخليقة، هكذا أيضًا عندما تأنس. فبينما هو غير منظور (بلاهوته) إلا أنه يمكن أن يُعرَف من أعماله التي عملها في الجسد أن مَن يستطيع أن ٤\_ فأمرُه للأرواح الشريرة (بالخروج) وخروجها في الحال لا يمكن أن يكون عمل إنسان بل عمل الله". ومن ذا الذي يراه وهو يشفي الأمراض التي يخضع لها الجنس البشري ويستمر في ظنه عنه أنه إنسان وليس إلهًا؟ فقد طهر البرّص، وجعل العرج يمشون، والصم يسمعون، والعمي يبصرون، وبالإجمال طرد من البشر كل مرض وكل ضعف". من هذه الأعمال كلها كان ممكنًا لأي إنسان بسيط أن يعرف ألوهيته. وأيضًا من ذا الذي يراه يرد للإنسان ما كان ينقصه منذ ولادته مثلما فتح عيني الأعمى منذ ولادته، ولا يدرك أن طبيعة البشر خاضعة له، وأنه هو خالقها وصانعها؟ لأن من يرد للإنسان ما كان ينقصه منذ ولادته لابد أن يكون هو رب وسيد تكوين البشر . ٥\_ ولهذا فإنه وهو نازل إلينا كوّن لنفسه جسدًا من عذراء لكي يقدم للجميع دليلاً قويًا على ألوهيته حيث إن الذي صوّر هذا الجسد هو صانع جميع الأشياء. لأن من ذا الذي يرى جسدًا يأتي من عذراء وحدها بدون

ا انظر المقالة الثالثة ضد الأريوسيين. فقرة ٣١، الرسالة الرابعة إلى سرابيون عن الروح القدس.

القديس أثناسيوس الرسولى

تجسد الكلمة

07

- فصل ١٦. \* انظر فصل ٤٨.
  - " انظر فصل ۳۸.
- · انظر المقالة الثالثة ضد الأريوسيين. فقرة ٤٠. ° الرسالة الرابعة إلى سرابيون عن الروح القدس. فصل ٢١.

برعبها لحضور سيدها'. وهكذا أظهر الله الكلمة نفسه للبشر بأعماله . ٤ \_ على أنه لابد بعد ذلك أن نروي ونتحدث عن الهدف الذي من أجله جاء وعاش فيما بيننا بالجسد، وعن كيفية موت جسده، حيث إن هذا الأمر هو أساس إيماننا، وهو يشغل أذهان جميع الناس حتى تعرف ويتضح لك يقينًا، بو اسطة ما نقدمه، أن المسيح هو الله و ابن الله.

' انظر ضد الوثنيين. فصل ٣٧. ما كان يتحدث عنه الوثنيين بشأن المسيحيين كان في الواقع هو أن المسيحيين يؤمنون بشخص حُكم عليه بمروت الصليب على أنه هو الله، وهذا يظهر مما جراء في كتراب لوكيانوس περί τής περεγρίνου τελευτής (11) والذي كتبه لجذب المسيحيين نحوه .

which we have a start of the second start of t

coptic-books.blogspot.com

00

الفصل التاسع عشر وإذ لم يقتنع الإنسان بطبيعته، فإنه كان يجب أن يتعلَّم معرفة الله من أعمال المسيح في الجسد حيث اعترفت كل الطبيعة بلاهوته، خصوصًا عند موته.

١ \_ لقد رأى المخلّص أنه حسن أن يفعل كل هذا، حتى بعدما عجز يتبينوا بالقياس عنايته بكل الأشياء كما سبق القول'. أنه هو ابن الله وحكمته وقوته ؟

البشر أن يدركوه في عنايته بالكون ولم يفهموا أنه الإله من خلال أعماله في الخليقة فإنهم على الأقل يستطيعون - بمشاهدتهم أعماله في الجسد -أن يستردوا بصيرتهم ويعرفوا الآب عن طريقه. ومن عنايته بأبسط الأمور ٢ \_ فمن ذا الذي يرى سلطانه على الأرواح النجسة، أو من ذا الذي يرى الأرواح النجسة تعترف بأنه هو سيدها"، ويساوره الشك بعد ذلك في

٣ \_ لأنه جعل حتى الخليقة نفسها تخرج عن صمتها، فالأمر العجيب أنه في موته، أو بالحرى في انتصاره على الموت وهو على الصليب، اعترفت كل الخليقة بأن من ظهر وتألم في الجسد لم يكن مجرد إنسان بل ابن الله ومخلّص الجميع. فالشمس توارت، والأرض تزلزلت، والجبال تشققت ، وارتعب كل البشر . جميع هذه الأمور أوضحت أن المسيح الذي على الصليب هو الله، وأن الخليقة كلها خاضعة كعبد له، وأنها شهدت

> ا يكرر القديس أنتاسيوس ما سبق أن أوضحه في الفصول ١٢، ١٤، ١٥. انظر فصول ۳۲، ٤٨. انظر اکو ۲٤:۱. \* انظر المقالة الثالثة ضد الأريوسيين. فقرة ٥٦.

02

القديس أثناسيوس الرسولى

ولم يكن ممكنًا أن يُعلَّم البشرعن الآب' ويقضى على عبادة الأوثان إلا الكلمة الذي يضبط كل الأشياء، وهو وحده الابن الوحيد الحقيقي.

٢ - ولما كان من الواجب وفاء الدين المستحق على الجميع، إذ - كما بيّنا سابقًا - كان الجميع مستحقين الموت، فلأجل هذا الغرض جاء المسيح بيننا. وبعدما قدّم براهينا كثيرة على ألوهيته بواسطة أعماله في الجسد فإنه قدم ذبيحته عن الجميع، فأسلم هيكله للموت عوضًا عن الجميع ، أو لا: لكى يبرّر هم ويحرر هم من المعصية الأولى ، وثانيًا: لكي يثبت أنه أقوى من الموت، مظهرًا جسده الخاص أنه عديم الفساد، وأنه

٣ - ولا تتساءل إن كنا نكرر ما نقوله عند الحديث عن نفس الموضوعات"، فطالما نحن نتحدث عن مشورة الله الصالحة من جهتنا" فيجب علينا أن نشرح المعنى الواحد بطرق عديدة، حتى لا يبدو كأننا تركنا أى شئ بدون تفسير، فنتهم بالتقصير أو بالعجز في معالجتنا لأمور هامة

' انظر فصل ١٤. انظر فصل ٩. انظر فصل ١٦. \* انظر فصل ۸/٤، ۱۰/٥. " انظر فصل ٥. أ انظر اكو ٢٠:١٥. في الفقرتين ٢، ٢ من هذا الفصل يلخص القديس أثناسيوس تعليمه عن عقيدة القداء.

<sup>٧</sup> في كتاباته اللاهوتية، يفضل القديس أثناسيوس تكرار المعنى الذي يريد توضيحه باستخدام طرق متعددة في شرحه، وهو ينبه القارئ دائمًا إلى عملية التكرار هذه. انظر فصل ٢/٤٥. والمقالة الأولى ضد الأريوسيين. فقرة ٢٩، ٣١، المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ٢٢، ٨٠. ^ يقصد ما جاء في فصل ١/١٩.

coptic-books.blogspot.com

### الفصل العشرون

إذن فلن يستطيع أحد أن يهب عدم الفساد إلا الخالق، ولن يستطيع أحد أن يعيد مماثلة صورة الله إلا صورة الآب، ولن يستطيع أحد أن يحيى إلا رب الحياة، ولن يستطيع أحد أن يعرف الآب للبشر إلا الكلمة. وهو \_ لكى يفي الدين الذي علينا وهو الموت - لابد أن يموت عنا أيضًا ويقوم ثانية كباكورة لنا من بين الأموات. إذن كان يجب أن يكون جسده قابلا للموت، وأن يصير غير فاسد باتحاده بالكلمة.

ا\_ لقد تحدثنا إذن، وباختصار على قدر المستطاع وبقدر ما أمكننا فهمه، عن سبب ظهوره في الجسد'، وأنه لم يكن ممكنا أن يحول الفاسد إلى عدم الفساد إلا المخلص نفسه، الذي خلق منذ البدء كل شئ من العدم. ولم يكن ممكنا أن يعيد خلق البشر ليكونوا على صورة الله إلا الذي هو صورة الآب". ولم يكن ممكنًا أن يجعل الإنسان المائت غير مائت إلاّ ربنا يسوع المسيح الذي هو الحياة ذاتها".

ا انظر الفصول ٨\_١٠ تعبير "الحياة ذاتها" Αὐτοζωή في تعاليم القديس أثناسيوس يعنى أن الابن هو واحد مع الآب في الجوهر ولهذا فهو صورة الآب. وفي فصل ٤٦ من مقالته ضد الوثنيين يوضح هذه العقيدة ويستخدم صفات أخرى ليصف بها الابن في علاقته الجوهرية بالآب وكل هذه الصفات تبدأ بمقطع "Αὐτ٥" الذي يعنى ذات فيقول ".. ولأنه المولود الصالح من الآب الصالح والابن الحقيقي فهو قوة الآب وحكمته وكلمته ليس عن طريق المشاركة ولا كأن هذه الصفات اكتسبها من الخارج كما هو الحال مع مَن يشتركون فيه ويصيرون حكماء به وينالون منه قوة وتعقلاً، بل أنه هو "حكمة (الآب) ذاتها" Αύτοσοφία، كلمة (الآب) ذاته Αύτολόγος، "قوة (الآب) ذاتها Αὐτοδύναμις، "تور (الآب) ذاته Αὐτοφώς، "الحق ذاته Αὐτοαλήθεια، "الحق "البر ذاته Αυτοαρετή ، "الفضيلة ذاتها Αυτοαρετή".

القديس أثناسيوس الرسولى

باكورة لقيامة الجميع .

تجسد الكلمة

ا انظر بداية الفصلين الأول والرابع. انظر فصل ١٣.

# ويعتق أولئك الذين خوفًا من الموت كانوا جميعًا كل حياتهم تحت

coptic-books.blogspot.com

09

كهذه. لأنه من الأفضل لنا أن نتهم وننتقد بسبب التكرار من أن نترك أي شئ كان يجب أن نعرضه بوضوح. ٤ \_ فالجسد (جسد الكلمة) لكونه من طبيعة البشر ذاتها لأنه كان جسدًا بشريًا \_ حتى إن كان قد أخذ من عذراء فقط بمعجزة فريدة ' \_ لكن لأنه كان قابلاً للموت لذلك كان لابد أن يموت كسائر البشر نظر انه". غير أنه بفضل اتحاده بالكلمة فإنه لم يعد خاضعًا للفساد الذي بحسب طبيعته، بل بسبب كلمة الله الذي حلَّ فيه فإن الفساد لم يلحق به .

٥ - وهكذا تم ( في جسد المسيح ) فعلان متناقضان في نفس الوقت: الأول هو: أن موت الجميع قد تم في جسد الرب ( على الصليب ) والثاني: هو أن الموت والفساد قد أبيدا من الجسد بفضل اتحاد الكلمة به. فلقد كان الموت حتميًا، وكان لابد أن يتم الموت نيابة عن الجميع لكي يوفي الدين المستحق على الجميع°. ٢ - ولهذا - كما ذكرتُ سابقًا - طالما أن الكلمة كان من غير الممكن أن يموت، إذ أنه غير مائت، فقد أخذ لنفسه جسدًا قابلاً للموت حتى يمكن أن يقدمه، كجسده الخاص نيابة عن الجميع، حتى إذا ما تألم عن الكل باتحاده بالجسد، فإنه تيبيد بالموت ذلك الذي له سلطان الموت أي إبليس

• يشدد القديس أثناسيوس هذا على النصرة التي أتمها الكلمة المتجسد على الموت وأيضنا يشدد على الشفاء الجذرى للفساد. ولقد كان جسد الكلمة هو الأداة التي تمت بها هذه النصرة. وهنا يشتد القديس أنتاسيوس مرة أخرى على ما ورد في الفصلين ٨، ٩. · انظر الفصول ٨\_.١.

OA

القديس أثناسيوس الرسولى

. 10 . 12: Y ب '

العبودية".

تجسد الكلمة

' انظر فصل ٧/٣٥.

- ۲ لكنه كان جسدًا طاهرًا وخاليًا بالحق من زرع البشر فصل ۳/۸.
  - " انظر فصل ٣/٤.
  - \* انظر فصل ٢/٩.

أبيد بنعمة قيامة المخلص'. لهذا إذن أخذ المغبوط بولس على عاتقه تأكيد

القيامة للجميع إذ يقول " لأن هذا الفاسد لابد أن يلبس عدم فساد، وهذا المائت يلبس عدم موت. ومتى لبس هذا الفاسد عدم فساد ولبس هذا المائت عدم موت فحييئذ تصبير الكلمة المكتوبة أبتلع الموت إلى غلبة. أبن ذَنبُك (شوكتك) يا موت ... أين غلبتك يا هاوية " ٣ \_ وربما تساءل أحد إن كان لابد أن يُسلّم جسده للموت نيابة عن الجميع، فلماذا لم يضع هذا الجسد (على فراش للموت وفي موضع خاص) كأى إنسان عادى بدلاً من أن يأتى به إلى موت الصليب علنًا؟ فقد كان أكثر لياقة له أن يُسلِّم جسده بكر امة بدلا من أن يحتمل موتًا مشينًا كهذا. ٤ \_ ولكن لابد أن نتنبه، أن هذه الاعتراضات هي اعتراضات بشرية أما ما فعله المخلُّص فهو حقًّا عمل إلهي ولائق بلاهوته لأسباب كثيرة. أولاً : إن الموت الذي يصيب البشر عادة يأتيهم بسبب ضعف طبيعتهم وإذ هم لا يستطيعون البقاء لزمن طويل فإنهم ينحلون في الزمن (المحدد). وبسبب هذا أيضًا تنتابهم الأسقام فيمرضون ويموتون. أما الرب فإنه ليس ضعيفًا بل هو قوة الله، وكلمة الله، وهو الحياة عينها .

١٤:١٣هـ ٥٥:٥٥ انظر أيضًا هوشع١٤:١٣. يستخدم القديس أئتاسيوس نفس الآية في فصل ٢٧

ل يبدأ القديس أثناسيوس في ذكر الأسباب بكلمة "أولاً" غير أنه بعد ذكر السبب الأول لا يستتبع ذلك

انظر ضد الوثنيين فصل ٢/٤١. وهنا أيضًا يستخدم القديس أثناسيوس تعبير "الحياة ذاتها" الذي سبق أن استخدمه في الفصل ١/٢٠.

### coptic-books.blogspot.com

# الفصل الحادى والعشرون

لقد أبيد الموت بموت المسيح. ولكن لماذا لم يمت المسيح سرًا، أو بكيفية أكثر وقارًا واحترامًا؟ إنه لم يكن خاضعًا للموت الطبيعي، بل كان لابد أن يموت بأيدى الآخرين. لماذا مات إذن؟ مات لأنه لأجل هذا قد أتى، ولأجل هذا وحده. وإلا كيف كان ممكنًا أن تكون هناك قيامة بدون موت؟

ا \_ والآن إذ قد مات مخلّص الجميع نيابة عنا فإننا نحن الذين الذي حدده الله لكل واحد، حتى يمكن أن ننال قيامة أفضل .

نؤمن بالمسيح لن نموت" (بحكم) الموت ألذي كان سابقًا مسب وعيد الناموس لأن هذا الحكم قد أبطل؛ وبما أن الفساد قد بَطُل وأبيدَ بنعمة القيامة فإننا من ذلك الوقت وبحسب طبيعة أجسادنا المائتة ننحل في الوقت ٢ \_ لأننا \_ كالبذور التي تلقى في الأرض \_ فهكذا نحن لا نفني عندما ننحل بالموت، بل نزرع في الأرض لنقوم ثانية، بما أن الموت قد

ا استعمال ظرف الزمان "الآن" عند القديس أثناسيوس وفي العهد الجديد وعند آباء الكنيسة الذين سبقوه يقصد به زمن الخلاص الذي بدء بالمسيح. · انظر فصل ٤/٨. " الخلاص تم للجميع غير أنه فاعل فيمن يؤمنون فقط. \* انظر فصل ٣/٥. ° سابقًا تعنى الوقت قبل مجئ المسيح أو قبل الإيمان بالمسيح. ليستخدم القديس أثناسيوس نفس المصطلح ننحل διάλυσις في الفصل ٢/٢٨. أثناسيوس أن لحظة الموت يحددها الله وليست بالصدفة كما يزعم بعض اليونانيين. \* انظر عب ٢٥:١١.

<sup>
 </sup>
 انظر أيضاً ضد الوثنيين فصل ٣/٣٣ وفي مقالة الدفاع عن هروبه. فصل ١٤ حيث يؤكد القديس

٦.

القديس أثناسيوس الرسولى

انظر فصل ٩. فقرة ٤ . بكلمة " ثانيًا "، و" ثالثًا "، .. ألخ.

قد مات لأجل فداء الجميع، لكنه لم ير فسادًا . فقد قام جسده سليمًا تمامًا إذ لم يكن سوى جسد ذاك الذي هو الحياة عينها.

' مز ١٠:١٦ ، أع٢:٢٧ ، ٣١٠ انظر أيضًا المقالة الثالثة ضد الأريوسيين. فقرة ٥٧. هذا يوضح القديس أنتاسيوس أنه مع أن الجوع والموت هما من خصائص الجسد إلاً أن هذا الجسد الذي اتحد به الرب لم يهلك بسبب الجوع ولم يفسد بالموت وذلك بسبب اتحاد الكلمة به.

73

coptic-books.blogspot.com

٥ \_ ولو أنه وضع جسده (للموت) في مكان خاص وعلى فراش كما لهذا ولأنه هو الحياة والقوة فقد نال الجسد منه قوة. يضعف ذلك الجسد الذي به قوّى ضعفات الآخرين.

يموت البشر عادة لكان الناس قد ظنوا أنه ذاق ذلك (الموت) بسبب ضعف طبيعته، ولظنوا أيضًا أنه لم يكن فيه ما يميّزه عن سائر البشر'. أما وأنه هو الحياة وكلمة الله، وكان من المحتم أن يتم الموت نيابة عن الجميع، ٢ \_ هذا من جهة، ومن الجهة الأخرى فما دام الموت لابد أن يتم فإنه لم يَسعَ بنفسه إلى الفرصة التي بها يتمم ذبيحته. لأنه لم يكن لائقًا أن يمرض الرب وهو الذي يشفى أمراض الآخرين . ولم يكن لائقًا أيضًا أن ٧ \_ ولماذا إذن لم يمنع حدوث الموت كما منع المرض من أن يسيطر (على الجسد)؟ ذلك لأنه لأجل هذا (الموت) اتخذ الجسد، ولم يكن لائقاً أن يمنع الموت لئلا تتعطل القيامة أيضاً. ولم يكن لائقًا أيضًا أن يسبق المرض موته لئلا يُظن أن ذاك الذي كان في الجسد كان ضعيفًا. ألم يعان الجوع إذن؟ نعم إنه جاع بسبب أن (الجوع) هو من خواص جسده"، على أن (هذا الجسد) لم يهلك من الجوع لأن الرب لبس هذا الجسد. لهذا فإنه وإن كان

' انظر المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ٦٧ حيث يذكر القديس أثناسيوس أن الابن يتميز عن سائر البشر. انظر فصول ١٨، ٤٩. يذكر القديس أنناسيوس أن الحديث عن أن يسوع كان يأكل هو لانبات أن الكلمة قد اتخذ جسدًا حقيقيًا. انظر فصل ١٨. والجدير بالذكر أن القديس أنتاسيوس يشير إلى أن الجوع والحزن والألم والتعب التي يشعر بها الجسد هي نتيجة لمخالفة آدم. انظر مقالته الكبرى عن الإيمان. فصل ٢٤.

القديس أثناسيوس الرسولى

وليس فيه موت)، بل قبل في الجسد ذلك الموت الذى أتاه من البشر لكى يبيد ذلك الموت تمامًا عندما يلتقى به في جسده.

٤ \_ وهناك اعتبارات أخرى تجعل المرء يدرك لماذا كان يليق بجسد الرب أن يتمم هذه الغاية. لأن الرب كان مهتمًا بصفة خاصة بقيامة الجسد التي كان مزمعًا أن يتممها، إذ إنها دليل أمام الجميع على انتصاره على الموت"، ولكى يؤكد للكل أنه أز ال الفساد، وأنه منح أجسادهم عدم الفساد من ذلك الحين فصاعدًا. وكضمان وبرهان على القيامة المُعَدّة للجميع فقد

٥ – ومرة أخرى نقول لو أن جسده كان قد مات نتيجة تعرضه للمرض وانفصل عنه الكلمة أمام نظر الجميع لكان غير لائق بمن شفى أمراض آخرين أن يترك أداته الخاصة (جسده) أن يموت بسبب المرض. فكيف يُصدق المرء أنه كان يشفى أمراض الآخرين إن كان هيكله الخاص قد تعرض للمرض؟ لأنه إما أن يُهزاً به كأنه غير قادر على شفاء الأمراض، أو إن كان قادرًا ولم يفعل شيئًا (لحفظ جسده) فيُظن أنه عديم الشفقة على الآخرين أيضًا.

> " انظر الفصول ٨، ٩. .1/1. ' انظر فصل ۸ هامش رقم (۸) ص ۲۱.

يرى القديس أثناسيوس أن موت المسيح على الصليب بهذه الطريقة العلنية وأمام أعين الجميع هو علامة ودليل على انتصاره على الموت، وهو يذكر ذلك عدة مرات. انظر الفصول ٣/١٩، ٤/٢٣،

سيتكلم القديس أثناسيوس عن هذه النقطة في الفصل التالى.

### coptic-books.blogspot.com

الفصل الثانى والعشرون ولماذا لم يحفظ جسده من اليهود فيمنع عنه الموت: (١) لأنه لم يكن يليق به أن يوقع الموت على نفسه أو أن يتجنبه. (٢) لأنه أتى ليقبل الموت المستحق على الآخرين ويموت لينتصر على الموت مُقدمًا قيامته دليلاً على انتصاره الأكيد على الموت. وأيضًا لأنه لم يكن ممكنًا أن يموت من الضعف وهو الذي يشفى الاخرين.

١\_ وقد يقول أحد: كان من الأفضل أن يختفي من مؤامرات اليهود' لكى يحفظ جسده كلية من الموت. فليسمع مثل هذا أن ذلك الأمر أيضًا لم يكن لائقًا بالرب. لأنه كما لم يكن لائقًا بكلمة الله وهو الحياة أن يُوقع الموت على جسده بنفسه، كذلك لم يكن لائقًا أن يهرب من الموت الذي يوقعه الآخرون عليه، بل بالحرى أن يتعقبه حتى يقضى عليه. ولهذا السبب فإنه بطبيعة الحال لم يسلم جسده من تلقاء نفسه، كما أنه لم يتهرب

٢\_ وهذا لم يُظهر أن الكلمة ضعيف، بل بالحرى بيّن أنه هو المخلّص وهو الحياة، إذ إنه أولاً: انتظر إلى أن يأتيه الموت ليبيده وثانيًا: عندما قدم إليه الموت فإنه عجل بإتمامه لأجل خلاص الجميع.

٣\_ وفضلاً عن ذلك فإن المخلّص لم يأت لكي يتمم موته هو بل موت البشر'، لذلك لم يضع جسده ليموت بموت خاص به (إذ إنه هو الحياة

· في تعليق القديس أثناسيوس على إجابة السيد المسيح على اليهود عندما جاءوا ليقبضوا عليه "أنا هو مَن تطلبونه" (يو١٨:٥) يقول "أن المسيح لم يترك نفسه ليُسلم قبل أن يحين الوقت، وعندما جاء الوقت لم يختف، لكنه أسلم نفسه لطالبيه". راجع كتاب الدفاع عن هروبه. فصل ١٥. انظر فصل ١٦/٤.

القديس أثناسيوس الرسولى

حفظ جسده بغير فساد.

تجسد الكلمة

72

من مؤامرات اليهود ضده.

الجميع أنه كلمة الله؛ فلماذا لا يُظهر أمام الجميع عدم فساد جسده' الذي كان قابلا للموت، لكي يؤمن الجميع أنه هو "الحياة" ؟

٣ - وكيف يكون لتلاميذه الجسارة على أن يتكلموا عن القيامة إن كانوا لا يستطيعون أن يقولوا إنه مات أولاً؟ أو كيف يمكن أن يصدق أحد قولهم إن الموت حدث أو لا ثم بعد ذلك القيامة لو لم يكن هناك شهود على موته من بين الذين يكلمونهم؟

٤ - لأنه رغم أن موته وقيامته قد حدثا أمام الجميع فإن الفريسيين حينئذ لم يؤمنوا، بل أجبروا حتى أولئك الذين رأوا القيامة أن ينكروها . فلو أن هذه الأمور حدثت سرًا فما أكثر الحجج التي كانوا سيختر عونها ليبرروا بها عدم إيمانهم!

٥ - وكيف كان يمكن تقديم البرهان على إبطال الموت والانتصار عليه لو لم يكن قد واجه " الموت أمام أعين الجميع وأظهر أنه ميت، وأنه سيتلاشى كلية في المستقبل، وذلك بواسطة عدم فساد جسده؟

· انظر أع ١٣:٤.

والقيامة تعيد للإنسان حالة عدم الفساد (وهذا هو السبب الأول للتجسد). وعندما يحقق المسيح القيامة وبطريقة علنية فإن السبب الأول يتحقق وإن كان لا يرى. " انظر فصل ۲/۹. \* انظر أعمال الرسل ١٧، ١٨. مُحرفيًا (واجه قضائيًا). ولقد استخدم القديس أثناسيوس هذا المصطلح القانوني ليوضح أن موت المسيح على الصليب نيابة عن البشر هو إتمام للحكم الإلهى ولهذا فبموته جسديًا صان صدق الأب من جهة الجميع وفي نفس الوقت أبطل عن البشر ناموس الفناء وذلك لأن سلطان الموت قد استنفذ في جسد الرب فلا يعود للموت سلطان على أجساد البشر (انظر فصلى ٧، ٨). · انظر فصل ۲۲ هامش رقم (۱) ص ۲۰.

24 coptic-books.blogspot.com

الفصل الثالث والعشرون ضرورة الموت علانية لأجل الإيمان بحقيقة القيامة.

١ – وحتى ولو لم يكن به أي مرض أو وجع، وافترضنا أنه هو نفسه قام بإخفاء جسده " في زاوية " أو في صحراء أو منزل، أو أي مكان آخر، ثم بعد ذلك ظهر فجأة قائلا أنه قام من بين الأموات، لترآى للجميع أنه يتكلم بكلام هذيان ولَمَا صدقوا ما قاله عن القيامة، لأنه لم يكن هناك أي شاهد على موته. فالموت لابد أن يسبق القيامة، لأنه لا يمكن أن تكون هناك قيامة ما لم يسبقها موت. فلو أن موت جسده كان قد حدث سرًا في أى مكان ولم يكن

الموت ظاهرًا، ولم يحدث أمام شهود، لكانت قيامته أيضًا مخفيّة و لا يوجد

٢ \_ ولماذا يجعل موته سرًا إن كان، بعد ما قام، أعلن قيامته جهارًا؟ أو إن كان قد طرد الشياطين أمام الجميع، وجعل الأعمى منذ ولادته يستعيد بصره، وحول الماء إلى خمر ، حتى بواسطة هذه الآيات يؤمن

77

<sup>7</sup> سبق أن ذكر القديس أثناسيوس هذه المعجزات في فصل ١٨ وبيّن كيف أن الرب وقد أتمها في الجسد فقد كانت كافية لكي يعرف البشر حقيقة الابن المتجسد وبه يعرفون الآب (ومعرفة الآب هي

القديس أثناسيوس الرسولى

تجسد الكلمة

دليل عليها.

· انظر أع ٢٦:٢٦. " لو ١١:٢٤. السبب الثاني للتجسد). فالموت الذي قُبلُه واحتمله على الصليب قد أوقعه عليه آخرون – اللذين هم أعداؤه، ظانين أن هذا الموت مرعب ومهين ولا يمكن احتماله \_ لكن المسيح أباد هذا الموت، فآمن الجميع أنه هو الحياة، الذي به نتم إبادة سلطان الموت كلية.

٤ \_ وهكذا حدث أمر عجيب ومذهل لأن الموت الذي أوقعوه عليه ظانين أنه موت مهين حوله هو إلى علامة للنصرة على الموت ذاته .

ولهذا فإنه لم يمت موت يوحنا بقطع الرأس، ولا مات موت إشعياء بنشر الجسد، وذلك لكى يحفظ جسده غير منقسم وصحيحًا تمامًا حتى في موته، وحتى لا تكون هناك حجة لأولئك الذين يريدون أن يقسَّموا

الكنيسة طويلا.

انظر ضد الوثنيين. فصل ١. ليرى القديس أثناسيوس أنه بالرغم من أن الكتاب المقدس يورد حادثتى موت يوحنا وإشعياء اللذان ماتا بطريقة علنية، إلا أن الرب لم يختر أى منها وهنا يعطى القديس أنتاسيوس سببين لهذا. والجدير بالذكر أن السبب الأخير كثيرًا ما يفسر على أنه يشير إلى الهرطقة الأريوسية التي عانت منها

الفصل الرابع والعشرون الرد على بعض اعتراضات أخرى. المسيح لم يختر طريقة موته لأنه كان يجب أن يبرهن على أنه قاهر للموت في كل صوره وأشكاله، مثل المصارع القوى. طريقة الموت التي اختاروها للإمعان في تحقيره برهن بها نصرته على الموت . وفوق ذلك حفظ جسده سليمًا غير منقسم.

يأتون به إلى المخلص ' يستطيع هو أن يبيده كلية.

١ – ومن الضروري أن نرد مقدمًا على ما يمكن أن يعترض به الأخرون. فقد يقول قائل ما يلي: لو كان لابد أن يحدث موته أمام أعين الجميع وبشهادة شهود، لكى يُصدَّق خبر قيامته، لكان من الأفضل على أي حال أن يخطط لنفسه موتا مجيدًا، لكي يهرب على الأقل من عار الصليب. ٢ \_ ولكن حتى لو فعل هذا لأعطى فرصة للتشكك في شخصه، وكأنه لا يقوى على كل أشكال الموت بل فقط على الموت الذي اختاره بنفسه، ولكان هذا حجة لعدم الإيمان بالقيامة أيضًا. وهكذا أتى الموت إلى جسده، ليس بتدبيره هو بل بمشورة أعدائه، حتى أن أى شكل من أشكال الموت ٣ \_ وكما أن المصارع النبيل، العظيم في المهارة والشجاعة، لا يختار خصومه بنفسه، لئلا يُشك أنه يخشى مواجهة بعض منهم، بل يترك الأمر لاختيار المشرفين على المباراة لاسيما لو كانوا أعداءً له، حتى إن أي مصارع يضعونه هم أمامه ينتصر هو عليه؛ وبهذا يؤمنون بأنه فاق الجميع. هكذا الحال أيضاً مع ربنا ومخلَّصنا المسيح، حياة الكل، فإنه لم يختر لجسده موتًا معينًا، لكي لا يبدو وكأنه يخشى شكلاً آخر للموت؛ موت الصليب وما استتبعه من قيامة أثبت أن المسيح ليس هو إنسان مائت بل هو المخلص الذي قضى على الموت الذي فرضه عليه أعداؤه وبالتالي قضى على كل أشكال الموت.

71

القديس أثناسيوس الرسولى

الكنيسة .

الذى هو (موت) الصليب؟ لأن هذا هو المكتوب: " ملعون كل من علق على

٣ \_ وإضافة إلى ذلك، إن كان موت الرب هو فدية (λύτρον) عن الجميع وبواسطة موته هذا نقض "حائط السياج المتوسط" وصارت الدعوة لجميع الأمم، فكيف كان ممكنًا أن يدعونا إليه لو لم يكن قد صُلب؟ لأنه على الصليب وحده يمكن أن يموت إنسان باسطًا ذراعيه. لهذا كان لائقا بالرب أن يحتمل هذا الموت ويبسط ذراعيه، لكي بأحدهما يجتذب الشعب القديم وبالذراع الأخر يجتذب الذين هم من الأمم ، ويوّحد الاثنين في

٤ \_ لأن هذا ما قاله هو نفسه عندما كان يشير إلى الميتة التي كان مزمعًا أن يفدى بها الجميع إذ قال "وأنا إن ارتفعت عن الأرض أجذب إلى

٥ - وأيضًا، إن كان الشيطان عدو جنسنا إذ قد سقط من السماء يجول في أجوائنا السفلية ويتسلط فيها على الأرواح الأخرى المماثلة له

السبب الثاني لموت المسيح على الصليب هو رفع الحاجز بين اليهود والأمم. ولقد استخدم القديس أنتاسيوس هذا الفعل " نقض ٨ύειν " وهو فعل يناسب في اليونانية كلمة " فدية ٨ὐτρον " التي يصف بها موت الرب عن الجميع، كما يلاحظ أن القديس أثناسيوس قد استخدم تعبيرًا يونانيًا أخر لكلمة "فدية" وهو άντιψυχον وذلك في فصل ٢/٩.

يتبع القديس أثناسيوس فكر القديس إيريناوس (ضد الهرطقات٤،٥،٤) في أن المسيح بسط ذراعيه على الصليب لجذب اليهود بذراع والأمم بذراعه الآخر.

### coptic-books.blogspot.com

الفصل الخامس والعشرون ولماذا تم الموت بالصليب من بين كل أنواع الموت؟ لأنه كان يجب أن يحمل عنا اللعنة. هو بسط يديه على الصليب لكى يوحد الجميع \_ اليهود والأمم \_ في شخصه لأنه انتصر على "رئيس سلطان الهواء" في منطقته، مخليًا الطريق إلى السماء وفاتحًا لنا الأبواب الدهرية.

ا\_ وهذا يكفى للرّد على الذين هم من خارج الذين يحشدون أمرًا حسنًا أن يحتمل الرب هذا الموت من أجلنا.

المجادلات ضدنا. ولكن لو أراد أحد من شعبنا أن يسأل ] \_ لا حبًا في الجدل بل حبًا في التعلم \_ لماذا لم يمت بأى شكل آخر غير الصليب، فهذا أيضًا نخبره بأنه لم تكن هناك طريقة أخرى نافعة لنا سوى هذه، وأنه كان ٢ \_ لأنه إن كان قد جاء ليحمل اللعنة الموضوعة علينا ، فكيف كان ممكنًا أن (يصير لعنة) بأى طريقة أخرى ما لم يكن قد قبل موت اللعنة

مسيحيين. غلا٢:٣٢، تَتْ ٢٢:٢١. المقالات ضد الأريوسيين ١/٦ ، ٢/١ ، ٣/٠ . القديس أثناسيوس مصادر المعرفة التي هي الكتب المقدسة وتعاليم الآباء في فصل ١،٢/٥٦. .17:1

V.

' الذين هم من خارج " οἱ ἔξωθεν " تعبير شائع استخدامه في العهد الجديد لوصف من هم غير ا المجادلات هي سمة من سمات الفلاسفة. انظر فصل ٥٠ وأيضًا كان يثيرها الهراطقة. انظر تعبير أن يسأل " ζητείν هو تعبير تقنى فلسفى خاص بعملية البحث والتحرى عن أمر ما، ويوضح أعندما أشار القديس أثناسيوس إلى قصبة السقوط في فصل٤، لم يذكر أن الإنسان قد لعن، بينما يذكر سفر التكوين إصحاح؟ أن الحيَّة هي التي لُعنت، أما الإنسان فقد عوقب بالموت. ما يذكره القديس أثناسيوس هنا له أساس كتابي أيضًا من رسالة بولس الرسول إلى أهل غلاطية إصحاح

القديس أثناسيوس الرسولى

خشبة ". شخصه. الجميع ".

' أفسس٢:٤٢. ا أف ٢:٤٢. ° يو ۲۲:۱۲.

الذي يموت (معلقًا) في الهواء. ولذلك كان لائقًا جدًا بالرب أن يموت بهذه

٦ \_ لأنه إذ رُفع هكذا فقد طهّر الهواء من كل خبث الشيطان وكل الأرواح النجسة كما يقول: "رأيت الشيطان ساقطا مثل البرق من السماء" وافتتح طريقًا جديدًا للصعود إلى السماء كما هو مكتوب " ارفعوا أيها الرؤساء أبوابكم وارتفعي أيتها الأبواب الدهرية "\*.

فلم يكن الكلمة نفسه هو المحتاج لانفتاح الأبواب إذ هو رب الكل° \_ فلم تكن مخلوقاته مغلقة في وجهه هو الذي خلقها \_ بل نحن الذين كنا في احتياج إلى ذلك (أى إلى انفتاح الأبواب)، نحن الذين حملنا في جسده الخاص. لأنه كما قدّم جسده للموت عن الجميع، هكذا، بنفس هذا الجسد أيضًا، أعدَ الطريق للصعود إلى السموات.

الضربة التي وُجهت للشياطين تكمن في فضح غواياتهم التي أضلت البشر وقادتهم للهلاك وعندما تم فضح الشيطان عاد البشر إلى معرفة الله الحقيقية.

مذا التعبير متأثر بما جاء في عب١٠:١٠ \* فإذا لنا أيها الاخوة ثقة بالدخول إلى الأقداس بدم يسوع طريقًا كرُّسه لنا حديثًا حيًّا بالحجاب أي جسده "، انظر أيضًا الرسالة إلى ادلفيوس ٧، الرسالة الفصحية رقم ٢٢، حياة أنطونيوس ٢٢ حيث يكرر القديس أثناسيوس نفس المعنى.

· يشرح القديس أثناسيوس هذه الآية بالتفصيل في سياق رده على الأريوسيين الذين أنكروا ألوهية الكلمة جاعلين إياه ضمن المخلوقات. انظر المقالة الأولى ضد الأريوسيين. فقرة ٤١. يقصد "بمخلوقاته" الأبواب الدهرية.

V٣

coptic-books.blogspot.com

في المعصية، ويحاول أن يخدع الذين تغويهم هذه الأرواح كما أنه يعوق الذين يرتفعون إلى فوق"، وعن هذا يقول الرسول " حسب رئيس سلطان الهواء، الروح الذي يعمل الآن في أبناء المعصية "، فإن الرب قد جاء ليطرح الشيطان إلى أسفل°، ويطهّر الهواء ويُعدّ لنا الطريق الصاعد إلى السماء كما يقول الرسول " بالحجاب أي جسده "`، وهذا يلزم أن يتم بالموت. فبأى نوع آخر من الموت كان ممكنًا أن يتم هذا، إلا بالموت الذى تم في الهواء، أي (موت) الصليب؟ فإن الذي يموت بالصليب هو وحده

ا في موضع آخر يوضح القديس أثناسيوس سبب سقوط الشيطان. ففي سياق حديثه عن البدعة القديس أثناسيوس آية إنجيل لوقا ١٨:١٠ " فقال لهم يسوع: رأيت الشيطان ساقطًا مثل البرق ". وضلالات الشياطين وصر اعاتهم في الفصل ٤٧. .(77 الهواء السفلية (المبادئ ٢، ١١، ٦). ° انظر لو ۱۰:۱۸.

الأريوسية يصف أفكار الأريوسيين القائلة بعدم وحدة جوهر الأب والابن بأنها أفكار شريرة، فالقديسون وبالأكثر الملائكة يؤمنون بألوهية الابن، أما الشيطان فهو شرير ومخالف لهذه العقيدة وهذا هو سبب سقوطه (راجع القديس أثناسيوس عن مجمعي أرمينيا وسيلفكيا ٤٨) وهناك يستخدم " تمثل " الأجواء السفلي " مكان تواجد الشيطان وذلك حسب تصور العصر المسيحي المبكر. انظر على سبيل المثال أوريجانوس: المبادئ ٢، ١١، ٦. وفي الحقيقة فإن هذا التصور يرجع إلى الفلاسفة اليونانيين (انظر أفلاطون في 136 -τάμαιος 127). ويوضح القديس أثناسيوس نصرة السيد المسيح على الشياطين وطرده للأرواح الشريرة في الفصل ٤٨. بينما يذكر كل حيل " السبب الثالث لموت المسيح عن طريق الصليب هو رفع الحاجز الذي وضعه الشيطان بين السماء والأرض. إذ أنه بمشورة الشيطان وبحسد إبليس جلب البشر على أنفسهم الموت والفساد (انظر فصل ٥). انظر أيضًا ما ذكره القديس أنتاسيوس في كتابه "حياة أنطونيوس " عن الرؤيا التي رآها القديس أنطونيوس عن مقاومة الأرواح الشريرة للنفوس الصاعدة إلى السماء (حياة أنطونيوس ٢٥، أف ٢:٢ سبق لأوريجانوس استخدام هذا النص كشاهد كتابي على وجود الشياطين في أجواء

<sup>1</sup> عب ٢٠:١٠ انظر أيضًا المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ٦٥ حيث يشرح القديس أثناسيوس هذه الآية في إطار دفاعه ألوهية الابن.

V۲

القديس أثناسيوس الرسولى

الطريقة.

۲ لو ۱۰:۱۸. · مز ۲:۲٤.

تجسد الكلمة

٣ \_ وربما لو كانت القيامة قد حدثت في اليوم التالي للموت مباشرة لما ظهر مجد عدم فساد جسده. ولذلك فلكي يتأكد موت الجسد فإن الكلمة أبقاه يومًا آخر، وفي اليوم الثالث أظهره عديمَ الفساد أمام الجميع. ٤ \_ إذا فلكى يتأكد موت الجسد لذلك أقامه في اليوم الثالث .

٥ \_ ولكن لو أنه أقام الجسد بعد أن بقى فترة طويلة، وبعد أن يكون قد فسد تمامًا، فقد يُشْك فيه كأنه قد استبدل جسده بجسد أخر. لأن الإنسان بمرور الزمن قد يشك فيما سبق أن رآه، وينسى ما قد حدث فعلاً. لهذا السبب فإن الرب لم ينتظر أكثر من ثلاثة أيام، كما أنه لم يترك الذين سبق فأخبر هم عن القيامة معلقين لفترة طويلة.

٦ \_ ولكن بينما كانت أقواله لا تزال ترن في آذانهم، وكانت عيونهم لا بتزال في حالة توقع وعقولهم معلقة حائرة، وإذ كان الذين قتلوه لا يزالون أحياءً على الأرض وفي نفس المكان، ويمكن أن يشهدوا بموت جسد الرب؛ فإن ابن الله نفسه \_ بعد فترة ثلاثة أيام \_ أظهر جسده الذي كان قد مات غير مائت وعديم الفساد. وقد اتضح للجميع أن الجسد قد مات ليس بسبب أي ضعف في طبيعة الكلمة الذي اتحد بالجسد، بل لكي يُباد الموت فيه (في الجسد) بقوة المخلص .

يمكن مقارنة الفقرات ٢\_٤ بما جاء في الفصل ١٦ فقرة ٤ " ولهذا السبب أيضًا فإنه لم يتمم ذبيحته عن الكل بمجرد مجيئه مباشرة بتقديم جسده للموت ثم إقامته ثانية لأنه لو فعل ذلك لجعل ذاته غير ظاهر ولكنه صيّر نفسه ظاهرًا جدًا بتلك الأعمال التي عملها وهو في الجسد والمعجزات التي أظهرها وبذلك صار معروفًا أنه ليس بعد مجرد إنسان فقط بل هو الله الكلمة. أى أن السيد المسيح لم يتمم ذبيحته عن الكل " في الحال " كما أنه لم يُظهر قيامته " في الحال " بعد موته، وفي كلتا الحالتين أراد أن يتيقن الجميع أنه الله " الكلمة " الذي ظهر في الجسد. · الجملة الأخيرة تلخص وتشدد على كل ما جاء في فصل ٢١.

الفصل السادس والعشرون أسباب قيامته في اليوم الثالث. لم تتم قبل ذلك لئلا يشك في أنه مات موتًا حقيقيًا، ولا بعد ذلك (أولا) لكى يحتفظ بسلامة جسده، (ثانيًا) لكى لا يعلق نفوس التلاميذ طويلا، (ثالثًا) لكى لا ينتظر حتى يتشتت الذين شهدوا موته أو تتلاشى من الذاكرة حادثة الموت.

ا \_ إذا فقد كان الموت من أجلنا على الصليب لائقًا وملائمًا. وقد اتضح أن سببه كان معقولا من جميع الوجوه، ومن الحق أن يقال إنه لم تكن هناك طريقة أخرى يتحقق بها خلاص الجميع سوى الصليب'. لأنه حتى على الصليب فإنه لم يجعل نفسه مختفيًا بل بالحرى فإنه جعل الطبيعة تشهد لحضور خالقها'، وبعد ذلك لم يَدَع هيكل جسده يظل وقتًا طويلا ميتا، إلا بالقدر الذي أظهر فيه أن الجسد مات باحتكاك الموت به، ثم أقامه حالا في اليوم الثالث، حاملا عدم الفساد وعدم التألم اللذين حصلا لجسده، كعلامة للظفر والانتصار على الموت". ٢ - ولقد كان يستطيع أن يقيم جسده بعد الموت مباشرة، ويظهره حيًّا، ولكن المخلص بحكمة وبُعد نظر لم يفعل هذا لأنه لو كان قد أظهر القيامة في الحال لكان من المحتمل أن يقول أحدهم إنه لم يمت بالمرة أو إن الموت لم يلمسه بشكل كامل.

VE

القديس أثناسيوس الرسولى

تجسد الكلمة

ا هذه الفقرة تلخص ما تم شرحه بالتفصيل في الفصول من ٢١\_٢٥. " انظر فصل ۲/۱۹. " انظر فصل ٧/٢١.

يؤمنون بالمسيح يدوسونه كأنه لا شئ ، بل بالحرى يُفضلون أن يموتوا على أن ينكروا إيمانهم بالمسيح، لأنهم يعرفون بكل يقين أنهم حينما يموتون فهم لا يفنون بل بالحرى يحيون عن طريق القيامة ويصيرون

٣ \_ أما ذلك الشيطان الذي بخبثه فرح قديمًا بموت الإنسان ] فإنه الآن وقد نُقضت أوجاع الموت ، فالوحيد الذي يبقى ميتا حقًا هو الشيطان، والبرهان على هذا هو أن الناس \_ قبل أن يؤمنوا بالمسيح \_ كان يرون الموت مفزعًا ويجبنون أمامه، ولكنهم حينما انتقلوا إلى إيمان المسيح وتعاليمه فإنهم صاروا يحتقرون الموت احتقارًا عظيمًا لدرجة أنهم يندفعون لنحوه بحماس ويصبحون شهودًا للقيامة التي انتصر بها المخلّص

" انظر فصل ١/٢١. · انظر أع ٢٤:٢.

ا الموت الذي كان يهدد البشر بالفناء والعدم أصبح بواسطة المسيح كالعدم " وكأنه لا شئ "، ولم يعد المؤمنون بالمسيح يعيشون تحت تهديد الفناء والعدم بالموت. " الشيطان كان يحسد الإنسان على عطية عدم الموت ولهذا يذكر القديس " أثناسيوس أن الموت دخل إلى العالم بحسد إبليس " انظر فصل ٢/٥. · يستخدم القديس أثناسيوس نفس هذا الفعل "يبقى" في فصل ٤: ٥ ليصف حالة الإنسان بعد السقوط. يعود القديس أثناسيوس للحديث عن شجاعة الشهداء في مواجهة الموت وذلك في الفصول٢٩، ٤٨ ليستخدم القديس أثناسيوس فعل " όρμάν " "يندفعون " في فصل ٢:٣١ من مقالته ضد الوثنيين وذلك ليفرق بين الإنسان العاقل والمخلوقات غير العاقلة (الحيوانات) فيقول: ".. إن الإنسان هو وحده الذي يفكر فيما هو خارج عن نفسه، ويعلل الأشياء غير الموجودة أمامه فعلاً ويتأمل ويختار الأفضل، لكن الحيوانات غير العاقلة ترى فقط ما هو أمامها ولا تستجيب إلاً بما تقع عليه أعينها حتى لو كانت النتائج ضارة بها. بينما لا "يندفع όρμά " الإنسان بمجرد رؤيته لشئ ما بل يحكم فكره فيما يراه بعينيه " والقصد واضح من استخدام القديس أثناسيوس لنفس الفعل في سياق حديثه عما يفعله المؤمنون بالمسيح تجاه الموت إذ يريد أن يوضح أن رد فعلهم أمام الموت ليس بلا وعي بل بإدر اك حقيقي و إيمان بأن الموت لا سلطان له عليهم بعدما أبيد بموت المسيح وقيامته.

VV

coptic-books.blogspot.com

الفصل السابع والعشرون التغيير الذى أتمه الصليب في علاقة الإنسان بالموت.

 ۱ – إن كان كل تلاميذ المسيح يزدرون بالموت وجميعهم يواجهونه له سلطان أبالمرة بل قد مات حقًّا .

بقوة، ولم يعودوا بعد يخشونه'، بل بعلامة الصليب وبالإيمان بالمسيح يطأونه كميت، فإن هذا برهان غير قليل، بل بالحرى دليل واضح على أن الموت قد أبيد وأن الصليب قد صار هو الغلبة عليه ، وأن الموت لم يَعُد ٢ \_ فقديما، قبل المجيء الإلهي للمخلّص، كان الموت مرعبًا حتى بالنسبة للقديسين، وكان الجميع ينوحون على الأموات كأنهم هلكوا". أما الآن، بعد أن أقام المخلّص جسده، لم يعد الموت مخيفًا لأن جميع الذين

' انظر فصل ۲۸/۲۸. · الموت الذي من نتيجته " انحلال الجسد " (٢/٢٨) وانفصال النفس عن الجسد (ضد الوثنيين ۲:۳۳) هو نفسه قد أبيد ومات. عن أن موت الصليب هو علامة نصرة على الموت. انظر فصل ٢٢. · عن سيادة الموت وسلطانه كملك على البشر بعد سقوطهم. انظر فصل ٤/٤، فصل ٢/٨. وفي فصل ١/١٠ يعطى القديس أثناسيوس تشبيهًا آخر للموت بأنه لص سطى على مدينة الملك. · عن أن الموت الذي اختاروه للمسيح للمبالغة في تحقيره كان بالذات علامة للانتصار على الموت نفسه انظر قصل ٢٤/٤. · يصف القديس أثناسيوس ما كان يفعله البشر قديمًا حيال الأموات منهم. انظر ضد الوثنيين · ١/٣.

٧ يسجل يوستينوس المدافع والشهيد موقف المسيحيين وعدم خوفهم من الموت قائلاً: "لأنى أنا أيضًا عندما كنت بعد أدرس تعاليم أفلاطون، وكنت أرى المسيحيين المفترى عليهم وهم غير خائفون من الموت ولا من الأشياء التي ترهب الإنسان، تيقنت أنه من المستحيل أن تكون حياة هؤلاء الناس مليئة بالشرور والملذات كما يُفترى عليهم " (الدفاع الثاني ١/١٢).

VZ

القديس أثناسيوس الرسولى

عديمي فساد .

تجسد الكلمة

### الفصل الثامن والعشرون

هذه الحقيقة الفريدة تختبر عمليًا. وعلى الذين يشكون فيها أن يؤمنوا بالمسيح ليروا بأنفسهم.

١ \_ وحينما يحتقر الشبّان والشابّات الذين في المسيح هذه الحياة ويرحبون بالموت، فهل يكون هذا إذن برهانا هينا على ضعف الموت؟ أو هل هو إيضاح ضئيل للنصرة التي حققها المخلص عليه؟ '

٢ \_ فالإنسان بطبيعته يرهب الموت ويخشى انحلال الجسد. ولكن المدهش جدًا أن من قد تسلح بالإيمان بالصليب فإنه يحتقر كل ما هو مفزع بالطبيعة، ومن أجل المسيح فإنه لا يخاف الموت.

٣ \_ وعلى سبيل المثال، فإن خاصية النار الطبيعية هي الإحراق. فإن قال أحد إن هناك مادة لا تخضع لقوة إحراق النار بل بالحرى تُثبت أن النار ضعيفة كما يقول الهنود عن مادة الأمينت (أى الاسبستوس)، ومن لا يصدق هذه الرواية، فعليه إن أراد أن يختبرها أن يرتدى حُلَّة من هذه المادة ويتعرض بها للنار، ليتأكد من ضعف النار أمام الأمينت.

ل يتساعل القديس أثناسيوس في فصل ٢/٥٠ قائلاً: لقد ألف الفلاسفة اليونانيين كتابات كثيرة بحكمة واضحة ومهارة، فما هي البراهين التي توضح أن تأثير فعل هذه الكتابات كالتأثير العظيم الذي فعله صليب المسيح؟ والشيّ المهم عند القديس أثناسيوس هو أن المرء ليس محتاجًا أن يكون فيلسوفًا بالمرة كي يكون قادرًا على الترحيب بالموت. فالمسيح قادر أن يعطى هذه الامكانية حتى للأطفال، انظر أيضًا فصل ٢٧، فصل ٤٧/٥. ل مادة الأمينت هي مادة غير قابلة للإشتعال وعازلة وكانت معروفة منذ ذلك الزمان وكانت تستورد من الهند.

V9

عليه. إذ بينما لا يزالون صغار السن فإنهم يدرّبون أنفسهم بجهادات ضد الموت، مسارعين إليه، ليس الرجال منهم فقط بل والنساء أيضًا. وقد صار الشيطان ضعيفًا حتى أن النساء اللواتي انخدعن منه قديمًا، فإنهن الآن يسخرون منه كميت وعديم الحركة. ٤ \_ وكما يحدث حينما يهزم ملك حقيقي طاغية ويربط يديه ورجليه، فحينئذ يهزأ به كل العابرين، ويضربونه ويزدرون به ولا يعودون يخافون غضبه ووحشيته، بسبب الملك الذي غلبه، هكذا الموت أيضًا إذ قد هزمه المخلص وشهر به على الصليب وربط يديه ورجليه، فإن جميع الذين هم في المسيح، إذ يعبرون عليه، فإنهم يدوسونه وفي شهادتهم للمسيح يهز أون به، ويسخرون منه'، مردّدين ما قد قيل عنه في القديم " أبين غلبتك يا موت، أين شوكتك يا هاوية "

· في فصل ٥٥:٤ يعطى القديس أثناسيوس تشبيها آخر للملك ليوضح به أيضًا خضوع البشر للملك الحقيقي وتركهم للطاغية المزيف. ٢ كلمة شوكة في الأصل اليوناني هي " Τό κέντρον " وتعنى "ذُنبَ" العقرب أو "ذُنبَ" النحلة الذي يلدغ . والمعنى هذا في الآية أنه بقوة المسيح أبطلت قدرة الموت والهاوية على إيذاء المؤمنين بالمسيح. وهذه الآية وردت في رسالة بولس الرسول إلى أهل كورنثوس الأولى هكذا " أين شوكتك ياموت أين غلبتك يا هاوية" اكو ٥٥:١٥. راجع فصل ٢١ فقرة ٢. " هوشع ۲۲:۱۳.

YA

القديس أثناسيوس الرسولى

174223

# الفصل التاسع والعشرون نتائج عجيبة سببها صلب المسيح وقيامته. كما أن النهار هو نتيجة لإشراق الشمس.

١ \_ فإن كان الموت يداس بالإيمان بالمسيح وبعلامة الصليب ، فلابد أن يكون واضحًا أمام محكمة الحق'، أنه ليس أحد آخر سوى المسيح نفسه له الغلبة والنصرة على الموت وهو الذي أفقده كل قوته.

٢ \_ وإن كان الموت مرعبًا وقويًا فيما سبق، والآن بعد مجيء المخلِّص وموت جسده وقيامته فإن الموت يُحتقر، فلابد أن يكون واضحًا

أن المسيح نفسه الذي صعد على الصليب مو الذي أباد الموت وغلبه". ٣ \_ لأنه كما أن الشمس تشرق بعد الليل، وتستنير بها الأرض كلها فلا يكون هناك شك بالمرة في أن الشمس هي التي نشرت نورها في كل مكان وهي التي بددت الظلام وأنارت كل الأشياء ، هكذا أيضًا إن كان الموت قد احتُقر ووُطئ تحت الأقدام منذ الظهور الخلاصى للمخلُّص في

٤ \_ أو إن أراد أحد أن يرى الطاغية موثقًا فعليه أن يذهب إلى مملكة ذاك الذي قهره ليرى الطاغية المفزع للآخرين وقد صار ضعيفًا . وهكذا أيضًا فإن كان هناك شخص لا يزال متشككًا، حتى بعد هذه البراهين الكثيرة وبعد أن استشهد كثيرون لأجل المسيح، وبعد الاحتقار للموت الذي يُظهره كل يوم أولئك الذين لهم حياة متلألئة في المسيح، وإن كان هذا الشخص لا يزال عقله متشككًا في أن الموت قد أبيد وانتهى، وإن كان يتعجب من أمر عظيم كهذا، فدعه لا يكون عنيدًا في تشككه، و لا يقسّي قلبه أمام أمر واضح جدًا كهذا الأمر . ٥ \_ بل كما أن الشخص الذى ارتدى حلة الأمينت يدرك ضعف النار أمام هذه المادة، وكذلك من يريد أن يرى الطاغية مربوطًا عليه أن يذهب إلى مملكة الذي قهره، هكذا بالمثل أيضًا فإن من يتشكك في الغلبة التي تمت على الموت، فعليه أن يقبل إيمان المسيح ويدخل إلى تعليمه ، وسوف يرى بنفسه ضعف الموت والنصرة التي تمت عليه. لأن كثيرين ممن كانوا فيما مضى متشككين ومستهزئين قد أمنوا فيما بعد، وهكذا احتقروا الموت لدرجة أنهم صاروا شهداء لأجل المسيح نفسه .

· استخدم هذا التشبيه من قبل في الفصل السابق فقرة ٤. حيث كان الحديث عن عدم خوف البشر من غضب ووحشية ذلك الطاغية بعد تقييده. أما هنا فالحديث هو عن ذلك المكان الذي يظهر فيه ضعف الطاغية ويجب على من يرغب في رؤية تلك الحقيقة أن يذهب إلى " مملكة ذاك الذي قهره " أى الكنيسة ليراه وقد صار ضعيفا. محدر المقارنة هنا بين " عليه أن يذهب إلى مملكة الذي قهره " وبين " عليه أن يقبل إيمان المسيح " ويدخل إلى تعليمه " واستخدام فعلى " يذهب "، " يدخل " موفق جدًا و لا يخلو من الأشارة إلى \* مكان " وواضح أنه يقصد الكنيسة التي تصبح فيها تعاليم المسيح حياة لكل المؤمنين به. " هنا يشدد القديس أثناسيوس على الخبرة الشخصية.

٨.

القديس أثناسيوس الرسولى

الكلمة).

<sup>·</sup> انظر ضد الوثنيين. فصل ١/٢٠ حيث يستخدم القديس أثناسيوس نفس هذا التعبير، ويقصد به أنه أمام المحكمة لابد وأن يعطى دليلاً وبرهانًا، فالأمر الذي يُشك فيه يتم اثباته بأمر غير مشكوك فيه. ودائمًا ما كان القديس أثناسيوس يستخدم تعبير " بر هان " كما كان يقدم بر اهين للكل وخصوصًا لمن يدَعون أنهم فلاسفة φιλοσοφοι أى محبى الحق انظر فصل ٢/٤١.

تعبير " المسيح نفسه الذي صعد على الصليب " يدل على أن السيد المسيح قبل موت الصليب بإرادته. انظر فصل ٢٢.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ما جاء في القفرة ٢ هو إعادة لما ذكره القديس أنتاسيوس من براهين في الفصول ٢٧\_٢٠. \* كثيرًا ما يستخدم القديس أثناسيوس منَّل الشمس لشرح أمور تخص الله وذلك في المقالتين الدفاعيتين: "ضد الوثنيين" و"تجسد الكلمة". وأيضًا يستخدمه في بيان أنه مع وضوح ألوهية المسيح من خلال أعماله وانتشار تعاليمه إلا أن هناك من ينكره. (انظر فصول ٣٢، ٤٠، ٥٥ من تجسد

٦ \_ وكما أنه يمكن أن نرى بأعيننا أن كل هذا حق، هكذا فحينما يعبث مؤمنو المسيح بالموت ويحتقرونه فيجب ألآ يشك أحد فيما بعد ولا يبقى غير مصدَّق بأن المسيح قد أبطل الموت وأوقف فساد الموت وأباده.

ربما تأثر القديس أثناسيوس هنا بما جاء في إش ٦:١١ " والعجل والشبل والمسمن معًا وصبى صغير يسوقها ". ولقد أشار القديس أثناسيوس إلى الحيّة كرمز للشر في فصل ٣/٣ من مقالته ضد الوثنيين. وإلى الأسد كرمز للشر في كتابه عن حياة أنطونيوس. فصل ٧.

15

coptic-books.blogspot.com

الجسد وموته على الصليب'، فيبقى أن يكون واضحًا تمامًا أن المخلِّص نفسه الذي ظهر في الجسد هو الذي أباد الموت وهو الذي يُظهر علامات النصرة على الموت في تلاميذه كل يوم.

٤ \_ لأنه عندما يرى الإنسان أن البشر الضعفاء بطبيعتهم يسرعون إلى الموت ويتهافتون عليه ولا يخشون فساده ولا ينزعجون من موارتهم في القبر، بل يتحدّون الموت بحماس، ولا يجزعون من التعذيب، بل بالعكس فإنهم من أجل المسيح يندفعون نحو الموت بحماس مفضلينه على الحياة هنا، أو عندما يشاهد الإنسان بنفسه الرجال والنساء والأطفال يندفعون ويقفزون إلى الموت لأجل الإيمان بالمسيح، فمن يكون غبيًا بهذا القدر أو من يكون متشككاً أو عديم العقل حتى أنه لا يُدرك ولا يفهم أن المسيح الذي يشهد له هؤلاء الناس هو نفسه الذي يَهب ويعطى كل واحد منهم النصرة على الموت؟ إذ أنه يجعل الموت ضعيفًا أمام كل من يتمسك بإيمان المسيح، ويحمل علامة الصليب.

٥ \_ من ذا الذي يرى الحيّة مدوسة تحت الأقدام \* \_ وخصوصًا وهو يعرف توحشها السابق \_ ويشك في أنها قد ماتت وفقدت قوتها تمامًا، إلا إذا كان قد فقد اتزانه العقلي أو كانت حواسه الجسدية غير سليمة؟ ومن ذا الذي يرى أسدًا والأطفال ليعبون به ولا يعرف إما أنه ميت أو أنه فقد كل قوته؟

' انظر فصل ۲۲. ١ " الموت الذي يصيب البشر عادة يأتيهم لأنه يناسب ضعف طبيعتهم " انظر فصل ٤/٢١. " انظر هامش ۲ ص ۲۶. · انظر لو ١٩:١٠ وأيضاً حياة أنطونيوس فصل ٣٠ حيث يستخدم نفس الشاهد.

· يصور الكتاب المقدس الحية والأسد كرموز للشر أكثر منها كرموز للموت. انظر مز ١٣:٩١.

القديس أثناسيوس الرسولى

تجسد الكلمة

٨٢

٣ \_ لأنه عندما يكون المرء ميتًا لا يستطيع أن يمارس أي عمل'، إذ إن قدرته وتأثيره ينتهيان عند القبر. فإن كانت الأعمال والتأثيرات في الأخرين هي من خصائص الأحياء فقط فلينظر كل من أراد وليحكم، وليكن شاهدًا للحق مما يبدو أمام عينيه.

٤ \_ لأنه إن كان المخلص يعمل الآن بقوة بين البشر ولايزال كل يوم \_ بكيفية غير منظورة " \_ يُقنع الجموع الغفيرة من كل المسكونة سواء من سكان اليونان أو سكان بلاد البرابرة ليقبلوا الإيمان به ويطيعون تعاليمه"، فهل لا يزال يوجد من يتطرق الشك إلي ذهنه أن المخلّص قد أتم القيامة (بقيامته) وأن المسيح حيّ أو بالأحرى أنه هو نفسه

٥ \_ وهل يمكن لشخص ميت أن ينخس ضمائر الآخرين متى يجعلهم يرفضون نواميس آبائهم الموروثة ، ويخضعون لتعاليم المسيح؟ أو

ا قبل المسيح كان الأموات لا يستطيعون تقديم أى شئ للأحياء، أما الأحياء فقد كانوا فقط ينوحون على الأموات كأنهم هلكوا. انظر فصل ٢/٢٧. · أعمال المسيح في الجسد تثبت ألو هيته. انظر فصل ١٨. عن عمل كلمة الله الحقيقى في الخفاء، انظر فصل ٥٣/١. <sup>1</sup> كان يُطلق علي الوثنيين في عصر القديس أثناسيوس والذين كانوا يتحدثون اليونانية، لقب "اليونانيين". ° كما كان يطلق على من هم غير يونانيين لقب "البر ابرة". يعتبر القديس أثناسيوس أن هذا العمل هو دليل قوى على قوة السيد المسيح الإله الحقيقي مقابل ضعف آلهة الأوثان الكاذبة. انظر فصل ٤٦/٥. <sup>v</sup> انظر فصل ٣:٣ " الله صالح بل هو بالأحرى مصدر الصلاح ". ^ تعاليم المسيح تنخس الضمائر فتغير حياة البشر وسلوكياتهم. انظر فصل ٥١/٥١.

أشار القديس أنثاسيوس عدة مرات في مقالته ضد الونّنيين (فصول ١٢، ٢٦، ٣٩، ٣٩) إلى أن القوانين الرومانية العادية تقف ضد بعض الأفعال التي يقوم بها أتباع العبادات الوثنية. وهنا في هذا

10

### coptic-books.blogspot.com

الفصل الثلاثون البرهان على حقيقة القيامة ببعض الوقائع وهي: (١) غلبة الموت كما تبين مما سبق. (٢) عجانب عمل المسيح هي من فعل شخص حي هو الله.

١ \_ إن ما سبق أن قلناه إلى الآن ليس بالبر هان الهين على أن الموت قد أبطل وأن صليب الرب هو علامة الانتصار عليه. أما عن قيامة الجسد إلى حالة عدم الموت التي أكملها المسيح مخلص الكل وهو الحياة الحقيقية لهم جميعًا، فهذه (القيامة) يمكن إثباتها بالوقائع بوضوح أكثر من إثباتها بالحجج والمناقشات'، وذلك لمن لهم بصيرة عقلية سليمة. ٢ - لأنه إن كان الموت قد أبطل، كما بينًا بالأدلة سابقًا، وإن كان الجميع قد وطأوه بأقدامهم بقوة المسيح، فبالأولى جدًا يكون هو نفسه قد وطأه بجسده أو لأ وأبطله. وإن كان المسيح قد أمات الموت فماذا كان ممكنًا أن يحدث (بعد ذلك) إلا أن يقيم جسده ويظهره كعلامة للنصرة على الموت؟ أو كيف كان ممكناً إظهار أن الموت قد أبيد ما لم يكن جسد الرب قد قام؟ ولكن إن كانت هذه الأدلة على قيامته تبدو لأحد غير كافية، فليتأكد مما قلناه من الأمور التي تحدث أمام أعيننا".

· في فصل ٢٧ قدّم القديس أثناسيوس براهين على غلبة المسيح ـ بموت الصليب \_ للموت وذلك بإيضاح موقف كل تلاميذ المسيح من الموت وأنهم مع كل مَن يؤمنون به لم يعودوا يخشونه بل يهزأون به كميت. وهنا في هذا الفصل يقدم براهين على قيامة السيد المسيح ببعض الوقائع، إذ إن كل مَن يؤمن بالمسيح يطأ الموت بقدميه، وأيضاً بإيضاح أن أعمال المسيح ومعجزاته هي أفعال شخص حي. ليكرر القديس أنتاسيوس نفس معنى هذه الجملة الأخيرة في الفصل ٧/٤٥.

AE

القديس أثناسيوس الرسولى

الحياة ؟

## الفصل الواحد والثلاثون

إن كانت قوة العمل علامة الحياة، فماذا نتعلم من ضعف الأوثان وعجزها سواء في فعل الخير أو فعل الشر؟ وماذا نتعلم من قوة المسيح الفائقة ومن قوة علامة الصليب؟ إذن فقد اتضح من هذا البرهان أن الموت والأرواح الشريرة فقدت سلطانها.

١\_ فكل الذين لا يؤمنون بالقيامة يناقضون أنفسهم مناقضة شديدة، إذ إن كل الشياطين والآلهة التي يعبدونها عجزت عن طرد المسيح' الذي يدعون أنه ميت، بل بالعكس فإن المسيح أظهر أنها كلها ميتة.

٢ \_ لأنه إن كان صحيحًا أن الميت لا يستطيع أن يقوم بأى عمل فإن المخلِّص كان يتمم كل يوم أعمالا متعددة، جاذبًا البشر إلي التقوى ومقنعًا إياهم بحياة الفضيلة"، ومعلمًا إياهم عن الخلود، وباعثا فيهم حب السماويات، كاشفًا لهم معرفة الآب، ومانحًا لهم القوة لمواجهة الموت، مظهرًا لكل واحد ضلال عبادة الأوثان. فهذه الأعمال لا تستطيع الآلهة والأرواح التي يعبدها غير المؤمنين أن تعملها"، بل بالحرى تظهر أنها ميتة في حضور المسيح، إذ تصير أبهتها فارغة وباطلة تمامًا.

وعلى العكس من ذلك، فبعلامة الصليب تبطل قوة السحر وتتلاشى كل قوات العرافة، والأوثان تُهجَر وتُترك . وكل الملذات غير العاقلة ' تكف،

ل عجز الشياطين الكاذبة عن طرد المسيح وعن إيقاف انتشار تعاليمه يثبت ألوهية المسيح. انظر

فصل ٤٩/٤٩. لم تستطع الفلسفة اليونانية وحكمائها أن تجذب البشر لحياة الفضيلة. انظر فصل ٤،٥٠٠ تعمل الآلهة الكاذبة التي يعبدها غير المؤمنين أعمالاً هي على النقيض من تلك الأعمال العظيمة التي يتممها المخلُّص كل يوم. ويذكر القديس أثناسيوس ما تعمله تلك الآلهة والأرواح في الفصل ٥ من تجسد الكلمة، وفي الفصلين ٣، ٢٥ من ضد الوثنيين. انظر فصل ٤٦.

AV

coptic-books.blogspot.com

إن كان (المسيح) لم يعد يعمل ما يتفق مع خاصية من هو ميت فكيف استطاع أن يوقف أعمال الأحياء حتى يكف الزاني عن الزنا، والقاتل عن القتل، والظالم عن الظلم، ويصبّر الكافر تقيًّا؟ ولو أنه لم يقم، بل لايزال ميتًا، فكيف يستطيع أن يطرد ويطارد ويحطم تلك الآلهة الكاذبة التي يدّعي غير المؤمنين أنها حيّة؟ وأيضًا كيف يستطيع أن يطرد الأرواح الشريرة التي يعبدونها؟

7 \_ لأنه حيث يُذكر اسم المسيح والإيمان به تتلاشى من هناك كل عبادة وثنية، وتُفضّح كل أضاليل الأرواح الشريرة، بل لم يستطع أي من هذه الأرواح أن يحتمل مجرد سماع الاسم (اسم المسيح)، حتى إنه يختفي عند سماعه'. وهذا لا يمكن أن يكون عمل شخص ميت، بل هو عمل شخص حيّ، وبالحرى هو عمل الله. ٧ \_ وسيكون من الحماقة أن يُقال عن الأرواح التي بددها والأصنام التي أبطلها إنها حيّة ، بينما يُقال عن ذلك الذي طردها، والذي بسلطانه منعها من الظهور وهو الذي يشهد له الجميع" أنه ابن الله، أن يقال عنه إنه ميت.

الموروثة وهذا دليل على قوة قيامة المسيح. ' انظر الفصول ٤٨ . ٥٠. الوثنيين. مستعينا بما جاء في إشعياء ٤٤:٩-٢٠ (س). و أيضمًا الشياطين تعترف به .. انظر فصل ٢٢/٤\_٦.

11

الفصل يجعل تعاليم المسيح هي التي تواجه وتؤثر في ضمائر الذين يتمسكون بنواميس أبائهم ليصف القديس أثناسيوس كيف أن هذه الأصنام عديمة الحياة في الفصول ١٤\_٥٠ من مقالته ضد

القديس أثناسيوس الرسولى

تجسد الكلمة

المستحيل أن يبقي هذا الجسد ميتًا بعد أن جُعلَ هيكلاً للحياة'. ولهذا إذ قد مات كجسد مائت فإنه عاد إلى الحياة بسبب "الحياة" التي فيه. والأعمال التي عُملت بالجسد هي علامة لقيامته.

وهنا يكرر القديس أثناسيوس ما سبق أن تحدث عنه في الفصلين ٩، ٢٠.

19

coptic-books.blogspot.com

ويرفع الجميع أنظارهم من الأرض إلي السماء . فإن كان الميت لا يملك الحياة؟ وهذه هي حالة الأرواح الشريرة والأصنام، إذ هي ميتة. يستطيع أحد بعد أن يشك في قيامة جسده.

قدرة على العمل، فمن هو الذي يستحق أن ندعوه ميتًا؟ هل المسيح الذي يعمل أعمالاً كثيرة كهذه، أو ذاك الذي لا يعمل بالمرة بل هو مطروح عديم ٣ \_ فابن الله هو حيّ وفعّال ، ويعمل كل يوم، ويحقق خلاص الجميع. أما الموت، فيتبرهن في كل يوم أنه قد فقد كل قوته، والأصنام والأرواح الشريرة هي التي يتبرهن بالحرى أنها ميتة وليس الرب، وبالتالي فلا ٤ - أما من لا يؤمن بقيامة جسد الرب فهذا سيبدو أنه يجهل قوة كلمة الله وحكمته . لأنه إن كان \_ كما بيّنا سابقًا \_ قد اتخذ لنفسه جسدًا وهيأه بطريقة لائقة ليكون جسده الخاص ، فما الذي كان سيصنعه الرب بهذا الجسد؟ أو ماذا كان يمكن أن تكون نهاية هذا الجسد بعد أن حلَّ فيه الكلمة؟ لأنه كان لابد أن يموت إذ هو جسد قابل للموت، وأن يُقدَّم للموت نيابة عن الجميع. ولأجل هذه الغاية أعده المخلّص لنفسه. لكن كان من

على الإنسان وأيضمًا يتحدث عن نتائجها. انظر فصل ١٢. " الآلهة الكاذبة والأصنام هي عديمة الحياة. انظر ضد الوثنيين: ١. .17:5 4 عمله يبر هنان على قوة كلمة الله وحكمته. <sup>1</sup> انظر فصل ۸ هامش رقم (۸) ص ۲۱

ا في مقالته ضد الوثنيين: ٣ يوضح القديس أنتاسيوس كيف سيطرت تلك " الملذات غير العاقلة " رفع النظر من الأرض إلى السماء معناه حسب القديس أثناسيوس هو معرفة الإله الحقيقي الخالق · في الفصول ٤٠، ٤١ من مقالته ضد الوثنيين. يوضح القديس أثناسيوس أن خلق الكون ونظام

 $\Lambda\Lambda$ 

تجسد الكلمة

القديس أثناسيوس الرسولي

يشعر بالحرارة التي تشعها الشمس فإنه يعرف أنه توجد شمس فوق الأرض. هكذا أيضًا، إن كان مقاومونا لا يؤمنون حتى الآن بسبب أنهم لا يزالون عميانًا عن رؤية الحق'، فإنهم على الأقل عندما يعرفون قوته في الذين يؤمنون فلا ينبغي أن ينكروا ألوهية المسيح والقيامة التي أتمها. ٤ \_ لأنه واضح لو كان المسيح ميتا لما كان في قدرته أن يطرد الشياطين ويُبطل الأوثان ، فإن الشياطين لا تخضع لإنسان ميت. لكن إن كانت قد طردت جهارًا بمجرد ذكر اسمه، فإنه يتضح بشكل أكيد أنه ليس ميتا، خاصة وأن الشياطين وهي ترى ما لا يراه البشر، تستطيع أن تعرف إن كان المسيح ميتا وبالتالي ترفض الخضوع له بالمرة.

٥ \_ فمن لا يؤمن به الملحدون ترى الشياطين أنه هو الله، ولذلك فإنها تطير وتجثو تحت قدميه، وتردد ما سبق أن نطقت به أمامه وهو في الجسد " نحن نعرفك من أنت قدوس الله" ، "ما لنا ولك يا يسوع ابن الله أستطفك ألا تعذبني".

٦ \_ فإن كانت الشياطين تعترف به، وإن كانت أعماله تشهد له يومًا فيومًا. فيجب أن يكون واضحًا \_ ويجب ألا يتصلف أحد ضد الحق \_ أن المخلُّص قد أقام جسده وأنه هو ابن الله بالحقيقة المولود من الآب وهو

الذين لا يؤمنون لهم أعين لكنهم أغلقوها عن رؤية الحق كما أن نفوسهم خُلقت لكى ترى الله ولكي تستنير به غير أنهم تو هموا الشر لأنفسهم. انظر ضد الوثنيين: ٧.

انظر فصل ١/٥٣. سياق حديثه عن حروب الشياطين. · مر ٥:٧.

<sup>7</sup> لو ٣٤:٤ يستخدم القديس أثناسيوس نفس هذا الشاهد في رسالته إلى أساقفة مصر وليبيا فصل ١٤ وذلك في سياق حديثه عن الأريوسيين. وأيضًا في كتابه عن حياة أنطونيوس. فصل ٢٦ في

الفصل الثاني والثلاثون مَن يستطيع أن يرى المسيح بعد قيامته؟ فإن الله غير منظور أبدًا، ومعروف بأعماله فقط. وهذا تنطق أعماله مقدمة البرهان. إن كنت لا تؤمن فانظر إلى من يؤمنون واعترف بألوهية المسيح. إن الأرواح الشريرة تعترف بهذا حتى وإن أنكر الملحدون. ملخص للحجج السابقة إلى الآن.

١ \_ فإن كانوا لا يصدقون أنه قام بسبب أنه لم يكن منظورًا (بعد أعماله، كما قلنا سابقا. الخارجية أن يروا قوة المسيح التي لا يُشك فيها ويدركون ألوهيته .

القيامة)، فيلزمهم إذن أن ينكروا ما يخص الطبيعة (الإلهية) ذاتها. لأن من خواص الله الذاتية أن يكون غير منظور '، ومع ذلك فإنه يُعرف بواسطة ٢ \_ لأنه لو لم يكن هناك أعمال لكان يحق لهم ألا يؤمنوا بمن هو غير منظور . لكن إن كانت الأعمال تصرخ ابصوت عال معلنة إياه بكل وضوح، فلماذا يصترون على إنكار الحياة الواضحة جدًا الناتجة عن القيامة؟ لأنه حتى لو طُمست أذهان البشر فإنهم يستطيعون بحواسهم ٣ \_ إن كان حتى الأعمى \_ رغم أنه لا يرى الشمس ^ فإنه عندما

جسد له وغير منظور و لا ملموس فكيف يتخيلون أن الله جسد؟ " ضد الوثنيين ١/٢٩. انظر ضد الوثنيين. فصل ١/٧. الوثنيين فصول 1/٤، ٣/٢٧، ٤/٣٤. والمقالة الثانية ضد الأريوسيين. فصل ٢٥. \* انظر رومية ٢٠:١٠ . انظر أيضًا ضد الوثنيين. فصل ٣٥، تجسد الكلمة فصول ١١، ١٨. فصل ٢/٥٧.

9.

ل يعبر القديس أثناسيوس عن هذه الحقيقة في موضع آخر متسائلاً " .. لأنه إن كان الله بطبيعته لا " استخدم القديس أثناسيوس تعبير " الأعمال تصرخ " لوصف عمل الله في الخلق. انظر ضد ° يستخدم القديس أنتاسيوس تشبيه رؤية العين للشمس في مجال حديثه عن تطهير النفس. انظر

القديس أثناسيوس الرسولى

# الفصل الثالث والثلاثون

عدم إيمان اليهود واستهزاء اليونانيين. عدم إيمان اليهود تدحضه كتبهم. النبوات التي تشير إلى مجيئه كإله متأنس.

١ \_ طالما أن الأمور هي هكذا، وأن قيامة جسد المخلّص وانتصاره على الموت قد تبر هن عليها بوضوح، فهيا بنا الآن لكي ندحض كلاً من عدم إيمان اليهود واستهزاء الأمم.

٢ \_ فبسبب عدم الإيمان عند اليهود والاستهزاء عند الأمم، فإنهم يعتبرون الصليب أمرًا غير لائق، وكذلك يرون عدم لياقة تأنس كلمة الله. ونحن لن نتباطأ عن تقديم الحجج ضد أراء هذين الفريقين، لأن البراهين ضدهما واضحة جدًا.

٣ \_ فمن جهة اليهود، فإن الكتب المقدسة التي يقرأونها هي نفسها توضح عدم إيمانهم، إذ كل الكتاب الموحى به يصرخ عاليًا ' شاهدًا لهذه الأمور في كلماته الصريحة". فالأنبياء سبق أن تنبأوا عن عجيبة العذراء وولادتها (للمسيح) قائلين": " هوذا العذراء تحبل وتلد ابنا وتدعو اسمه

استخدم القديس أئناسيوس تعبير يصرخ عاليًا في الفصل السابق فقرة ٢ وذلك في سياق حديثه عن شهادة الطبيعة بألوهية المسيح من خلال أعماله فيها. وهنا يكرر هذا التعبير مؤكدًا على أن هذه الشهادة تمت لا بو اسطة الطبيعة وحدها لكن أيضنًا بو اسطة الكتاب الموحى به. رغم أن كلمات الكتب المقدسة صريحة في الشهادة لألوهية السيد المسيح إلا أن اليهود لم يفهموها فهمًا صحيحًا كما يقول القديس أثناسيوس (انظر ضد الونتيين فصل ٤/٤٦). صيغة الجمع "قائلين " للفعل "يقول" تتاسب صيغة الجمع " أنبياء ". \* ایش۷: ۱٤: مت ۲۳:۱۲.

كلمته وحكمته وقوته؛ الذي في الأزمنة الأخيرة اتخذ جسدًا لأجل خلاص الجميع وعلم العالم عن الآب وأبطل الموت ووهب عدم الفساد للجميع بوعد القيامة ، إذ قد أقام جسده كباكورة للراقدين ، مُظهرًا إياه \_ بالصليب \_ كعلامة للغلبة على الموت والفساد.

آ قبل أن يبدأ القديس أنتاسيوس جزءًا جديدًا في كتابه هذا يختم هذا الفصل بإجمال ما سبق أن علم به في الفصول السابقة مستخدمًا عبارات مختصرة كهذه ويكررها باستمرار لتأكيد تعليمه عن الفداء.

القديس أثناسيوس الرسولى

عمانوئيل".

تجسد الكلمة

94

' اکو ۱۵:۰۰۲. انظر فصل ٢٠ هامش رقم (٥) ص٥٥، وفصل ٥٤. الفصل الرابع والثلاثون نبوات عن آلامه وموته.

١ \_ الكتب المقدسة أيضًا لم تصمت عن ذكر موته، بل على العكس أشارت إليه بوضوح تام. ولكي لا يتشكك أحد بسبب نقص المعرفة للأحداث الفعلية، فإنها لم تخش أن تتحدث عن سبب موته' \_ إذ هو لم يحتمل الموت لأجل نفسه بل من أجل خلود الجميع وخلاصهم \_ كما تحدثت الكتب عن مؤامرات اليهود ضده وما لاقاه من إهانات منهم.

٢ \_ فالكتب تقول "رجل أوجاع ومختبر الحزن وكمُستر عنه وجوهنا مُحتقر فلم نعتد به. لكن أحزاننا حملها وأوجاعنا تحملها ونحن حسبناه مصابًا مضروبًا من الله ومرذولا وهو مجروح لأجل معاصبيًا مسحوق لأجل آثامنا تأديب سلامنا عليه وبجراحاته شفينا". يالها من محبة عجيبة للبشرية تلك التي أظهرها الكلمة من نحونا حتى أنه هو يُهان لكى نحصل نحن على كرامة \*. ثم يقول الكتاب: "كلنا كغنم ضللنا، ملنا كل واحد إلى طريقه والرب سلّمه لأجل خطايانا. ظُلم أما هو فلم يفتح فاه كشاة سيق إلى الذبح وكحمل صامت أمام الذي يجزه فلم يفتح فاه في اتضاعه رفعت عنه

ا أي الموت بواسطة الصليب متحملاً الآلام من أجلنا. ولقد ظن اليهود أن المسيح لن يقاس ألما عندما يأتى انظر المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ١٥.

" اختار اليهود أن يموت المسيح بالصليب للمبالغة في اهانته. انظر فصل ٤/٢٤. هذه الجملة على وزن الجملة الشهيرة للقديس أثناسيوس " لأن كلمة الله صار إنسانا لكي يؤلهنا

° اش۳۰:۲\_۸ (س) ، أع۲:۲۳\_۳۳.

coptic-books.blogspot.com

٤ \_ أما موسى، ذلك العظيم حقًا \ \_ والذي يعتقدون فيه أنه ينطق وغنيمة السامرة قدام ملك أشور".

بالحق، فقد اعترف بأهمية المخلّص، وأكد على حقيقته بهذه الكلمات: ليقوم كوكب من يعقوب وإنسان من إسرائيل فيحطم رؤساء موآب". وأيضاً "ما أحلى مساكن يعقوب وخيامك يا إسرائيل كبساتين ظليلة، كجنات على نهر، يخرج من نسله إنسان يصبر ربًا على شعوب كثيرة". ويقول أيضًا إشعياء: "قبل أن يعرف الصبي أن يدعو يا أبي ويا أمي تحمل ثروة دمشق ٥ \_ فبهذه الكلمات تنبأ بظهور إنسان . وأكثر من ذلك أن الكتاب تنبأ أيضمًا أن هذا الإنسان الذي سيأتي هو رب الكل بقوله: " هوذا الرب جالس على سحابة خفيفة وقادم إلى مصر فترتجف أوثان مصر المنحوتة". لأن من هناك دعاه الآب أيضًا للرجوع قائلا: "من مصر دعوت ابني" .

> · عد٢٢: ١٧: (س). <sup>1</sup> عدد ۲: ٥-۲ (س). أسئلة لبيان الفرق الجوهرى بين طبيعة المسيح وأى إنسان عادى. مباشرة. · هو ۱۱:۱۱.

° موسى عظيم حقًا واليونانيون يعتبرون أن أفلاطون عظيم. انظر فصل ٣/٢. " إش ٨:٤ . يستخدم القديس أثناسيوس هذا الشاهد مرة أخرى ويشرحه في فصل ٣٦. ا لقد كان اليهود ينتظرون المسيح ويعتقدون أنه إنسان عادى (انظر فصل ٣:٣٤) وأيضًا (رسالة عن ديونيسيوس الاسكندري: ٨)، ولهذا يعود القديس أثناسيوس في فصل ٣٥ ليوجه لليهود عدة ° إش1:19 (س) انظر فصل ٥:٣٧ حيث يشرح القديس أثناسيوس معنى هذه الآية بدون أن يذكرها

القديس أثناسيوس الرسولى

قضيته ".

ا إش٣:٥٣\_٥. نحن " فصل ٢٥٤ .

تجسد الكلمة

### الفصل الخامس والثلاثون

نبوءات عن الصليب، وكيف تحققت هذه النبوات في المسيح

١ \_ وبعد أن سمعت النبوة عن موته فربما تسأل لكي تعرف أيضًا ما كُتب عن الصلب. وهذا أيضًا لم يصمت عنه الكتاب بل ذكره القديسون

٢ \_ لأن موسى هو أول من تنبأ عنه بصوت عال قائلا: "وترون حياتكم معلقة أمام أعينكم ولا تؤمنون" ومن بعده شهد الأنبياء قائلين: "وأنا كحمل برئ يساق إلى الذبح ولم أعلم أنهم تأمروا عليّ قائلين تعالوا لنلقى على خبره شجرة ونقطعه من أرض الأحياء" . ٤ و أيضًا " ثقبوا يدي ورجلي، وأحصوا كل عظامي، اقتسموا ثيابي

بينهم وعلى لباسي ألقوا القرعة "

 م الموت الذي يُرفع فيه الإنسان إلى فوق في الهواء ويُعلق على خشبة لا يمكن إلا أن يكون موت الصليب. وأيضًا اليدان والرجلان لا تثقبان في أي موت سوى موت الصليب.

هذه العبارة تشبه عبارة " لكن لو أراد أحد من شعبنا أن يسأل لا حبًّا في الجدل بل حبًّا في العلم "

91

فصل ١/٢٥. ليقصد موسى والأنبياء. نتت ۲۲:۲۸ (س) · ار ۱۹:۱۱. · مز۲۲:۲۲ ـ ۱۸.

انظر هامش رقم (۳) ص ۹۰، وهامش رقم (۱) ص ۹۳. فيقصد بالشجرة خشبة الصليب.

٣ \_ ولئلا يظن أحد بسبب آلامه أنه إنسان عادي فقد سبق الكتاب وأشار إلى أوهام البشر معلنًا قوته واختلاف طبيعته عن طبيعتنا' إذ يقول الكتاب: "من يُخبر بجيه؟ " لأن حياته انتزعت من الأرض لأنه سبق إلى الموت بسبب شر الشعب، وجُعل مع الأشرار قبره ومع غني عند موته، على أنه لم يعمل شرًا ولا وُجدَ في فمه غش".

ل يوضح القديس أنتاسيوس أن اليهود حينذاك ضلوا وبالتالي أضلوا الأمم وذلك بعدم فهمهم أن طبيعة المسيح تختلف عن طبيعتنا فاعتقدوا أن المسيح هو مجرد إنسان من نسل داود ولم يؤمنوا به على أنه هو الله وكلمة الله الذي صار إنسانًا (رسالة عن ديونيسيوس الاسكندري: ٨). وأثناء صراعه ضد الأريوسيين الذين أنكروا ألوهية الابن لأنهم هم أيضنًا اعتقدوا أن طبيعة الابن هي مثل طبيعة باقى المخلوقات، دعا القديس أثناسيوس الأريوسيين بأنهم يعتقدون مثل اليهود" انظر المقالة الأولى ضد الأريوسيين. فقرة ٣٨. ل يستخدم القديس أثناسيوس هذا الشاهد في فصل ٣٧ وذلك في سياق حديثه عن ولادة السيد المسيح من العذراء مريم. ۳ اش۵۰:۸\_۹

القديس أثناسيوس الرسولى

بوضوح تام.

تجسد الكلمة

ذلك الذي وُلدَ؟ فلما وُلدَ موسى أخفاه أبواه، وجيران داود لم يسمعوا عن ميلاده حتى إن صموئيل العظيم نفسه لم يعرفه بل سأل: أليس ليسى ابن آخر؟ وإبراهيم لم يعرفه جيرانه كرجل عظيم إلا بعد ميلاده بزمن طويل، أما المسيح فعند ميلاده شهد له ليس إنسان بل نجم في السماء التي نزل هو منها.

انظر مت٢:١-٣. وهذا يستبدل القديس أثناسيوس نبوءة سفر العدد ١٧:٢٤ التي سبق أن استخدمها في فصل ٤/٣٣ بما جاء في إنجيل متى.

coptic-books.blogspot.com

٦ \_ ولأنه منذ حلول المخلّص بين البشر بدأت الأمم أيضًا تعرف الله'، (فالأنبياء) لم يتركوا هذا الأمر أيضًا دون الإشارة إليه، بل ذكروه في الكتب المقدسة كما هو مكتوب "سيكون أصل يسى الذي يقوم ليسود على الأمم، عليه يكون رجاء الأمم" وهذا قليل من كثير لإثبات ما حدث. ٧ \_ والكتاب المقدس مليء بالحجج التي تدحض عدم إيمان اليهود. لأنه من من الرجال الأبرار والأنبياء القديسين والأباء البطاركة الذين سُجِلت أسماؤهم في الكتب الإلهية وُلدَ جسديًا من عذراء فقط؟ أو أية امرأة كانت قادرة أن تحمل بإنسان بدون رجل؟ ألم يولد هابيل من آدم؟ وأخنوخ من يارد ونوح من لامك، وإبراهيم من تارح، ويهوذا من يعقوب، وهارون من عمرام؟ ألم يولد صموئيل من ألقانة؟ وداود من يسى؟ ألم يكن سليمان من داود؟ ألم يكن حزقيال من أحاز؟ أما كان يوشيا من آموس؟ أما كان إشعياء من أموص؟ إرميا من حلقيا؟ وحزقيال ألم يكن من بوزي؟ ألم يكن لكل واحد أب كأصل لوجوده؟ فمن هو إذن الذي وُلَّدَ من العذراء فقط؟ لأن النبي \* شدّد بتأكيد على هذه العلامة. ٨ \_ ومن ذا الذي وقت ميلاده جرى نجم في السماء ليعلن للعالم عن

۲ ایش ۱۰:۱۱. الأريوسيين. فقرة ٢٥.

· يوضح القديس أثناسيوس هذه النقطة في فصل ٢/٤٠. · بعد أن أوضح القديس أثناسيوس ان الكتب المقدسة قد تنبأت بميلاد المسيح وصلبه الآن يوضح أن يسوع هو المسيح، ولقد اتبع القديس أثناسيوس طريقة مشابهة لهذا في مقالته الدفاعية ضد الوثنيين عندما نسأل أولاً عن الكلمة الذي يضبط الكون (فصول ٣٥\_٣٩) ثم بعد ذلك أوضح مَن يكون الكلمة (فصل ٤٠)، ثم في الختام كيف يضبط الكلمة الكون كله (فصل ٤٠\_٤٥). · يقصد إشعياء النبي في الآية ١٤:٧ " ها العذراء تحبل وتلد ابنا وتدعو اسمه عمانونيل ". ويقول القديس أثناسيوس " إن اليهود يفهمون أن هذه الآية تُقال على واحد منهم " انظر المقالة الأولى ضد

91

القديس أثناسيوس الرسولى

ليُخبرنا اليهود الذين فحصوا هذا الأمر': أي ملك مثل هذا \_ وُجدَ في إسرائيل وفي يهوذا، قد وضعت كل الأمم رجائها عليه فأعطاها السلام بدلاً

٣ \_ لأنه طالما كانت أورشليم قائمة كانت هناك حرب بلا انقطاع إذ كانت جميع (الأمم) تحارب إسرائيل؛ فالأشوريون ضايقوا الإسرائيليين والمصريون طاردوهم والبابليون انقضتوا عليهم. وأعجب من ذلك فإن جيرانهم الآراميين (السوريين) كانوا يحاربونهم"، ألم يحارب داود ضد المو آبيين وألم يضرب الآر اميين، ويوشيا كان يحترس من جيرانه، وحزقيا انهار أمام تعايير سنحاريب؟ ث ألم يحارب عماليق موسى ، ألم يقاومه الأموريون ، وكذلك سكان أريحا ألم يقفوا ضد يشوع بن نون؟^ وبالإجمال لم تكن هناك معاهدات سلام بين الأمم وإسرائيل. والآن هو أمر جدير بالنظر أن نفكر في من هو هذا الذي تضع الأمم رجائها عليه؟ لأنه

الوصية لليهود بفحص الكتب وردت في إنجيل يوحنا ٣٩:٥ على لسان المسيح " فتشوا الكتب لأنكم تظنون أن لكم فيها حياة أبدية وهي التي تشهد لي " وكان لابد بعد هذا الفحص أن يتأكد اليهود أن هذه النصوص تشهد أن يسوع هو المسيح والإشارة هنا إلى نص إش١٠:١١ الذي أورد القديس أثناسيوس نصبه في الفصل السابق فقرة ٦. وفي الفقرات التالية يوضح أن هذه النبوءة لم تكن على

لا يستخدم القديس أثناسيوس تعبير "طالما" هنا لأنه يعود في اصحاح ٣:٤٠ فيذكر أن مملكة إسرائيل

" انظر ٢صم ٢:٨. أ انظر ٢ أخ ٢٢:٣٥. ^ انظر يشوع ٦.

° انظر ۲مل ۸:۱۹ \_۲۱.

أى ملك من ملوك العهد القديم. قد انتهت بمجيء السيد المسيح. · انظر خر ۸:۱۷ \_ ۱۲ . ۲۱:۲۱ انظر العدد ۲۱:۲۱\_۳۵.

الفصل السادس والثلاثون نبوات عن عظمة المسيح وعن هروبه إلى مصر ... ألخ

ا \_ ولكن أي ملك على الإطلاق ملكَ وانتصر على أعدائه قبل أن يكون قادرًا أن ينادي يا أبي ويا أمي ؟ ألم يصل داود إلي العرش في سن الثلاثين ؟ وسليمان صار ملكا حينما وصل إلى سن الشباب؟ ألم يترأس يوأش على المملكة وهو في سن السابعة؟ \* ويوشيا وهو ملك جاء بعده \_ ألم يستلم الحكم وهو في سن السابعة تقريبًا؟ ° ومع ذلك فإن هذين الآخرين كانت لهما القدرة في تلك السن أن يدعو يا أبي ويا أمي. ٢ \_ فمن هو إذن الذي كان يحكم ويأسر أعدائه حتى قبل ولادته؟

ا انظر إشعياء ٨: ٤ " لأنه قبل أن يعرف الصبى أن يدعو يا أبي ويا أمي تحمل قوة دمشق وغنائم السامرة قدام ملك أشور" (س). وهنا يعطى القديس أثناسيوس شرحًا لهذا الشاهد الذي سبق أن أشار

" لم يذكر القديس أثناسيوس سن سليمان عندما صار ملكًا، وذلك لأن هذا لم يُذكر مباشرة في الكتاب المقدس، ونعرف من سفر صموئيل الثاني أن سليمان وُلد بعد سنوات من إقامة داود ملكا في أورشليم انظر ٢صم١٤:٥، ٢٤:١٢، ٢٤:١٢. وملك داود ٣٣ عامًا، وربما كان سليمان في عمر الثلاثين

° ٢ مل١:٢٢ حيث يذكر الشاهد أن يوشيا كان ابن ثمان سنين حين ملك. ٢ ربما قصد القديس أثناسيوس هذا من قد أشار إليه في رسالته إلى مكسيموس الفيلسوف (فصل٤) عندما كتب " فليعلم غير المؤمنين أنه رغم كونه رضيعًا في المذود إلاَّ أنه جعل المجوس يسجدون

<sup>٧</sup> يقصد أنه كان يأسر كل عبادة الأوثان وضلالات الشياطين كما ذكر في نهاية هذا الفصل وأيضاً

1 . .

القديس أثناسيوس الرسولى

من العداوة؟

تجسد الكلمة

إليه في فصل ٣٣. \* ٢صم٥:٤. عندما صار ملكا. · ۲مل ۱۱:۱۱. له ".

في فصل ٣٣.

الفصل السابع والثلاثون نبوة " تُقبوا يدى ورجلى " (مز١٦:٢٢). عظمة ميلاده وموته. اضطراب العرافين والشياطين في مصر.

١ \_ أو من من بين الذين سُجلت سيرتهم في الكتاب المقدس فد تُقبت يداه ورجلاه أو عُلق كله على خشبة ومات على الصليب لأجل خلاص الجميع؟ فإبراهيم مات وانتهت حياته على الفراش، واسحق ويعقوب أيضًا ماتا رافعين أقدامهما على الفراش؛، موسى وهارون ماتا في الجبل" وداود مات في بيته دون أن يتعرض لمؤامرة من الشعب. صحيح أن شاول قد طارده، لكنه حُفظ من الأذى . A CALLER AND A CALLER AND A CALLER A وإشعياء نشر ولكنه لم يعلق على خشبة^. وإرمياء أهين وإلا أنه لم

· السؤال هنا يعتمد على نبؤة إش٣:٥٣\_٥ التي أوردها القديس أنتاسيوس في فصل ٢:٣٤ وهو هنا يقاوم الفهم الخاطئ لليهود عن نبوات الكتاب المقدس ويشير إلى هذه المفاهيم الخاطئة في مقالته الأولى ضد الأريوسيين. فقرة ٥٤. "أما القول: كشاة قد سيقت إلى الذبح (إش٧:٥٣) فإنهم لم يتعلموا من فيلبس إلى من تشير بل ظنوا أنه يتكلم عن إشعباء أو عن نبى آخر من بين أنبيائهم ".

لا يركز القديس أئتاسيوس على إيضاح أمرين قد حدثًا معًا للسيد المسيح ولم يحدثًا لأى شخص آخر ورد اسمه في العهد القديم و هما النبؤات عن آلام الصليب الشافية والموت من أجل خلاص الجميع.

أ تك ٢٩:٣٥، ٢٣:٤٩. إذن موت السيد المسيح على الصليب كان موتًا مختلفًا عن موت كل هؤلاء. فهو لم يمت كالباقين على الفراش بسبب ضعف طبيعته بل كان موته من أجل خلاص

1.7

انظر تك٨:٢٥٠. الجميع انظر فصل٢١. · تَتْ ١:٣٤ ، ٥ ، ٢٣: • ٥. · امل۲:۰۱. · ۱۹:۱۸ما : ۱۹ ^ انظر فصل ٢٤.

حسب التقليدين اليهودي والمسيحي المبكرين.

coptic-books.blogspot.com

يجب أن يكون هناك شخص كهذا، فمن المستحيل أن ينطق النبي بالكذب'. ٤\_ فمَن من بين الأنبياء القديسين أو من الأباء البطاركة الأولين مات على الصليب لأجل خلاص الجميع؟ أو مَن الذي جُرِحَ وسُحقَ لأجل شفاء الكل؟ أو من من الأبرار أو الملوك نزل إلي مصر فسقطت أوثان مصر عند مجيئه إليها؟" فإبراهيم ذهب إليها ولكن عبادة الأوثان ظلت مع ذلك منتشرة بها كما كانت. وموسى وُلدَ هناك ومع ذلك فإن عبادة الشعب 

ا فالكتاب كله موحى به انظر فصل ٣/٣٣. انظر أيضًا المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ١٦ حيث يقول " لأن هذه الكلمات ... قد قالها الله و لا يمكن أن يعتريها أى كذب ". النظر إش70:7\_11، تثنية71:77. في الفصل القادم سيوضح أن هذه النبوات تنطبق فقط على السيد المسيح. " انظر إش١:١٩ راجع فصل ٥/٣٣ ويذكر القديس أنتاسيوس في الرسالة إلى مكسيموس الفيلسوف فصل ٤ أن الأوثان قد سقطت بمصر عند مجيء السيد المسيح إليها.

القديس أثناسيوس الرسولى

تجسد الكلمة

1.7

الضالة (للأوثان) لم تنقض. 

لا يُخبَر بجيله حسب الجسد، لأنه لا أحد يستطيع أن يُحدد له أبًا حسب الجسد لأن جسده لم يأت من رجل بل من عذراء فقط.

٤ - لأنه لن يستطيع أحد أن يُخبر عن نسب (ولادة) المخلّص بالجسد من رجل بنفس الطريقة التي تذكر بها سلسلة أنساب داود وموسى وجميع الآباء البطاركة. فهو الذي جعل النجم' يعلن عن ميلاده بالجسد، لأنه كان يليق بالكلمة النازل من السماء أن يكون الإعلان عن ميلاده أيضًا من السماء. وكان يليق بملك الخليقة، عند مجيئه (للعالم) أن تعترف به

٥ \_ فمع أنه ولد في اليهودية، فقد جاء رجال من بلاد فارس ليسجدوا له. فهو الذي نال الغلبة على الشياطين أعداءه، والنصرة على العبادة الوثنية حتى قبل ظهوره في الجسد . وكل الأمم الوثنية من كل قطر هجروا تقاليدهم الموروثة وعبادة الأصنام"، والآن يضعون رجاءهم في المسيح أ، ويقدمون خضوعهم له، الأمر الذي يمكن أن نراه بعيوننا ". ٢ - فضلال المصريين لم يتوقف في أي عصر من العصور إلا حينما

جاء رب الكل بالجسد إلى هناك كأنه راكب على سحابة، وأبطل ضلالات

انظر فصل ٨/٣٥. انظر فصل ٢/٣٦ حيث تجد نفس المعنى. .1.:11 فصل ٤ /٤. تجسد الكلمة

- عن هجرة التقاليد الموروثة وعبادة الأصنام انظر فصل ٥/٣٠.
- يستند القديس أثناسيوس هنا على ما ذكره في فصل ٦/٣٥ حيث يستعين هناك بنبوءة إشعياء

رغم أن الكل يرى هذا الأمر بوضوح إلاً أن اليهود ينكرون السيد المسيح الذي تمم كل شئ. انظر

1.0

coptic-books.blogspot.com

يمت بسبب الحكم عليه'. وحزقيال تألم'، ليس من أجل الشعب، بل لكي يوضح ما كان عتيدًا أن يأتي على الشعب (من كوارث). ٢ \_ وأيضًا فإن هؤلاء الذين احتملوا الآلام كانوا بشرًا وجميعهم

يشبهون بعضهم بعضًا في طبّيعتهم المشتركة، أما ذلك الذى تنبأ عنه الكتاب بأنه يتألم عن الجميع فإنه يُدعى ليس مجرد إنسان بل "حياة " الكل حتى إن كان مشابهًا للبشر في طبيعتهم. لأن الكتاب يقول "سوف ترون حياتكم معلقة أمام أعينكم" وأيضًا يقول "من يُخبر بجيله" فيمكن للمرء أن يتحقق من سلسلة أنساب كل القديسين، ويُخبر عنها منذ بدايتها، ويعرف من أي جيل ولد كل منهم. أما جيل الذي هو " الحياة " فإن الكتب المقدسة تشير إليه على أن لا يُخبر به. ٣ \_ فمَن هو إذن ذلك الذي تقول عنه الكتب الإلهية هذا الكلام؟ أو مَن هو العظيم بهذا المقدار حتى يتنبأ عنه الأنبياء لهذه الأمور العظيمة؟ لا يوجد أحد آخر في الكتب سوى مخلّص الجميع، كلمة الله، ربنا يسوع المسيح. فهو الذي وُلَدَ من العذراء وظهر كإنسان على الأرض وهو الذي

ا منذ السقوط والإنسان يموت بسبب حكم الموت. فصول١،١،١٠. ولقد رفع السيد المسيح حكم الموت عنا بموته هو شخصيًا عندما حُكم عليه بموت الصّليب فصل ٢٥. ' حز ۱\_۳

" انظر تت ٢٨: ٢٦. هذه الآية سبق أن استخدمها القديس أثناسيوس في فصل ٣٥ في سياق حديثه عن موت الصليب. وفي مقالته الثانية ضد الأريوسيين: ١٦ يقول: لأن الصلب هو المقصود بالقول " سترون حياتكم معلقة ". هنا يركز على كلمة " حياة " لبيان الفرق بين طبيعة السيد المسيح وباقي الأنبياء في العهد القديم. ويوضح هذه النقطة في فصل ٢٠ من تجسد الكلمة. \* إش ٨:٥٣ (س). انظر فصل ٣٤ حيث استخدم القديس أثناسيوس نفس الشاهد. • هذا يستخدم القديس أثناسيوس نفس السؤال تقريبًا الذي سبق أن جاء في فصل ٧/٣٥. [والأنبياء لا ينطقون بالكذب. انظر فصل ٣٦ هامش رقم (١) ص ١٠٢.

القديس أثناسيوس الرسولى

المسكونة جهارًا.

# الفصل الثامن والثلاثون

نبوات أخرى واضحة عن مجىء الله في الجسد. معجزات المسيح المنقطعة النظير.

١ \_ فإن كانوا يظنون أن هذه البراهين غير كافية فليقتنعوا على الأقل ببراهين أخرى مستقاة من الأقوال الإلهية التي عندهم'. لأنه عن من يقول الأنبياء " صرت ظاهرًا لمن لم يطلبوننى، وُجدت من الذي لم يسألوا عنى، قلت هاأنذا للأمَّة التي لم تسمَّ باسمي، بسطت يدي إلى شعب معاند ومقاوم" ؟

٢ \_ ويمكن للمرء أن يسأل اليهود: مَن هو إذن الذي صار ظاهرًا؟ فإن كان هو النبي فليقولوا لنا متى اختفى حتى يظهر ثانية، وأى نبي هذا الذي لم يظهر من الخفاء \* فقط، بل أيضًا بسط يديه على الصليب؟ \* بالتأكيد أنه ليس بين الأبرار سوى كلمة الله فقط الذي هو بلا جسد حسب الطبيعة،

راجع فصل ٧/٣٥. حيث يذكر القديس أثناسيوس أن هناك براهينا وحججًا كثيرة من الكتب

المقدسة يمكن أن تقنع اليهود. · إش ٢٠:١٥ (س) . للبشر. فصل ١/٨.

في فصل ٢/١٢ يقول القديس أثناسيوس إن الأنبياء الذين أرسلهم الله إلى البشر كانوا " رجال معروفين لديهم " وفي فصل ١٣/٥ يعطى تشبيه بأن هؤلاء الأنبياء كانوا مثل أصدقاء أرسلهم الملك

الكلمة ظهر من الخفاء بمعنى أنه هو بلا جسد حسب الطبيعة والآن ظهر في الجسد. انظر

عن معنى بسط اليدين على الصليب انظر فصل ٢٥.

1.1

coptic-books.blogspot.com

الأوثان ، وجذب الجميع إلى نفسه ثم إلى الآب من خلال شخصه. ٧ \_ وهو الذي صُلب والشمس وكل الخليقة ومن صلبوه شهود لصلبه". وبموته صار الخلاص للجميع"، وتم الفداء لكل الخليقة. هذا هو "حياة " الكل، الذي سلم جسده للموت كَحَمل فدية ' لأجل خلاص الكل ° ولو لم يؤمن اليهود بذلك .

ا في فصل ٣٣/٥ يورد القديس أثناسيوس نص نبوءة إشعياء١:١٩ عن قدوم المسيح إلى مصر وفي فصل ٤:٣٦ يشرح ما قد حدث نتيجة مجيء المسيح إلى أرض مصر. انظر أيضاً فصل ٣٦ هامش

عن شهادة الخليقة لصلبه انظر فصل ١٩، وعن أن من صلبوه كان شهودًا انظر فصل ٢٣. ليختم القديس أثناسيوس هذا الفصل بهذه الفقرة التي توضح موت السيد المسيح بصورة علنية بشهادة الخليقة كلها وكل مَن صلبوه وأيضًا أن موته كان من أجل خلاص الجميع. وكان في بداية هذا الفصل قد أوضح أن موت أبر ار العهد القديم لم يكن علنا وأيضًا لم يكن موتًا من أجل خلاص

1.7

\* بخصوص تعبير فدية " ἀντίψυχον " انظر فصل ٢/٩. • في المسيح تمت نبوءة سفر التثنية ٦٦:٢٨، إش٦:٥٣. عن تشكيك اليهود الدائم انظر فصل ٤٠.

القديس أثناسيوس الرسولى

تجسد الكلمة

رقم (۳) ص ۱۰۲.

٥ \_ فنعمان الذي كان أبرص تطهر '، ولكن لم يحدث أن أصمًا سمع أو أعرج مشى. وإيليا أقام ميتًا، وهكذا فعل إليشع"، ولكن لم يستَعد أي أعمى منذ ولادته بصره". حقًّا إن إقامة الميت أمر عظيم ولكنه ليس مثل العجائب التي تممها المخلّص . فإن كان الكتاب لم يغفل ذكر حادثة الأبرص، ومعجزة ابن الأرملة الذي أقامه إيليا، بالتأكيد لو كان قد حدث أن إنسانًا أعرج مشى أو أعمى استعاد بصره لما أغفل ذكر هذا أيضًا. وحيث إنه لم يَرد شيء عن ذلك في الكتاب فواضح أن متل هذه الأمور لم تحدث

٢ - إذن متى حدثت هذه (المعجزات) إلا عندما جاء كلمة الله نفسه في الجسد؟ ومتي مشي العرج وتكلم المُتلعثمون بفصاحة، وسمع الصُمّ،

ا امل٢١:١٢\_٢٢ ، ٢مل٢:٤٣\_٣٥. لم تُذكر معجزات إقامة الموتى في نبوءة إشعياء. غير أن القديس أثناسيوس اعتمد على نص إنجيل متى ١١:٥ الذي يذكر قول السيد المسيح " والبُرص يطهرون والموتى يقومون " وهذا القول فيه تتميم للنبوءة حيث كان في سياق الإجابة عن سؤال اليهود أنت هو الآتي أم ننتظر آخر؟ وما يقصده أثناسيوس بذكر معجزات إقامة الموتى بواسطة إيليا واليشع هو أن السيد المسيح أيضًا صنع هذه المعجزات. ولقد صمت النبي عن ذكرها لأنه ركز على المعجزات التي انفرد السيد المسيح وحده بفعلها.

إجراء السيد المسيح لمعجزة فتح عيني الأعمى منذ ولادته دليل على أن طبيعة البشر كانت خاضعة له. انظر فصل ٨/٤ ويستخدم القديس أنتاسيوس هذه المعجزة ليس في رده على اليهود فقط بل في محاجة الوثنيين أيضًا. انظر فصل ١/٤٩ من مقالته ضد الوثنيين.

« هناك فرق في عمل المعجزات بين الأنبياء والمخلُّص، فإيليا واليشع صرخا إلى الرب لإتمام المعجزة أما المسيح إذ هو الإله المتجسد فقد أتمها بنفسه ويقول القديس أثناسيوس " حيث إن الأعمال التي عملها القديسون، كما اعترفوا هم أنفسهم، لم تكن أعمالهم الخاصة بل أعمال الله الذي أعطاهم القوة فإيليا واليشع مثلاً يطلبان إلى الله أن يقيم الأموات " المقالة الثالثة ضد الأريوسيين. فقرة ٢. · فالنبوءة إذن لا تشير إلى أحداث تمت في العهد القديم بل إلى أحداث من حياة السيد المسيح نفسه إذ أن هذه " الأمور لم تحدث من قبل ".

### coptic-books.blogspot.com

ظهر في الجسد لأجلنا' وتألم عن الجميع. ٣ \_ وإن كان حتى هذا لا يكفيهم فلعلهم على الأقل يصمتون بواسطة برهان آخر واضح كل الوضوح ، لأن الكتاب يقول "تشدّدي أيتها الأيادي المسترخية والركب المرتعشة، تعزوا يا خائفي القلوب، تشدّدوا لا تخافوا هوذا إلهنا يجازي منتقمًا، هوذا يأتي ويخلصنا. حينئذ تفتح عيون العُمي وآذان الصُمّ تسمع، حيننذ يقفز الأعرج كالأيّل ولسان العيين يصير فصيحًا"".

٤ \_ والآن ماذا يمكن أن يقولوا عن هذا أو كيف يجرأون على أن يواجهوا هذا بالمرة؟ فالنبّوة لا توضح فقط أن الله يحل هنا بل هي تكشف أيضًا عن علامات ووقت مجيئه. فهي تربط معًا استعادة العُمي لبصرهم، وشفاء العرج ليمشوا، والصُمّ ليسمعوا، ولسان المتلعثم يصير فصيحًا، وذلك بمجيء الإله الذي كان مزمعًا أن يحدث. فليخبرونا إذا متى تمت هذه العلامات في إسرائيل أو في أى مكان في اليهودية حدث أمر كهذا؟

· انظر فصل ١/٨ حيث يوضح معنى أن الكلمة ظهر من الخفاء بظهوره في الجسد من أجل خلاصنا. وعن معنى العبارة " الذي بلا جسد حسب الطبيعة ظهر في الجسد لأجلنا " انظر فصل . 1/1

ا وردت نفس هذه العبارة في فصل٢/٣٣.وعن إنكار اليهود للحقائق رغم وضوحها انظر فصل٣٢. ٢ إش ٣:٣٥\_٦، ٢:٤٢. اعتبر القديس أثناسيوس أن هذا الشاهد سيكون أوضح في المعنى جدًا عندما يُكتب النص أولاً ثم يتساعل عن من هو الشخص الذي تتحدث عنه النبوءة وعن زمن ومكان اتمامها. ويرى القديس أثناسيوس أنه يجب على المرء عندما يدرس الكتب المقدسة أن يبحث عن الوقت والشخص والموضوع فيقول: "من الملائم كما نعمل في كل الأسفار الإلهية هكذا من الضرورى أن نعمل هنا أيضنًا فيجب أن نفهم بأمانة الوقت الذي كتب عنه الرسول والشخص والموضوع اللذين كتب عنهما " المقالة الأولى ضد الأريوسيين. فقرة ٤٥. انظر أيضًا المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ٧، وأيضًا الدفاع عن قانون الإيمان مجمع نيقية ١٤. وفي الفقرة التالية يطبق هذه القاعدة على النص.

1.1

القديس أثناسيوس الرسولى

مطلقًا من قبل .

· 1 Tal: 0.

# الفصل التاسع والثلاثون

دليل آخر: دانيال يتنبأ عن وقت مجيئه. تفنيد الاعتراضات المتعلقة بهذا.

١ - ولكن ربما لأنهم لم يكونوا قادرين على مقاومة الحقائق الواضحة باستمرار فإنهم دون أن ينكروا الأمور المكتوب عنها يقولون إنهم ينتظرون تحقيقها وإن كلمة الله لم يأت بعد. وهذا هو ما يرددونه على الدوام دون أن تخجلهم الحقائق الواضحة التي يواجهونها.

٢ - ولكن في هذا الأمر أكثر من غيره سيتم دحضهم بشدة ليس على أيدينا بل بواسطة دانيال الكثير الحكمة الذي يحدد الوقت الفعلي لمجىء المخلّص الإلهي بيننا قائلاً: " سبعون أسبوعًا قضيت على شعبك وعلى المدينة المقدسة لتكميل المعصبية وتتميم الخطايا ولكفارة الآثم وليؤتى بالبر الأبدي ولختم الرؤيا والنبوة والمسيح قدوس القديسين، فاعلم وافهم أنه من خروج الأمر لتجديد أور شليم وبنائها إلى المسيح الرئيس."

٣ \_ فربما في النبوات الأخرى يستطيعون أن يجدوا عذرًا لأنفسهم أو أن يؤجلوا تتميم المكتوب إلى وقت آخر في المستقبل، ولكن ماذا يستطيعون أن يقولوا عن هذه النبوة؟ أو كيف يمكنهم مواجهتها على الإطلاق؟ إذ نجد فيها ليس إشارة فقط إلى المسيح بل هي تُخبر بأن الذي سيُمسح ليس هو مجرد إنسان بل هو "قدوس القديسين" وأن أورشليم تبقى

' دانیال ۲٤:۹\_۲۰.

في صراعه ضد الأريوسيين شدّد القديس أنتاسيوس على الفرق بين السيد المسيح كملك أزلى وبين باقى ملوك إسرائيل الذين يصيرون ملوكًا بعد أن يُمسحوا فقط فيقول "لأنه عندما كان الملوك أيام إسرائيل يُمسحون فعندئذ فقط كانوا يصيرون ملوكًا حيث إنهم لم يكونوا ملوكًا قبل مسحهم أما المخلص فهو على العكس حيث أنه إذ هو الله يزاول دائمًا حكم مملكة الأب وهو نفسه مانح الروح

111

## coptic-books.blogspot.com

وأستعاد العُمي منذ ولادتهم بصرهم، إلا عندمـــا جاء هو في الجسد؟ لأن هذا هو عين ما شهد به اليهود الذين عاينوا تلك الأمور لأنهم لم يسمعوا أنها حدثت في أى وقت من قبل إذ قالوا: "منذ الدهر لم يُسمع عن أحد فتح عيني مولود أعمى. لو لم يكن هذا من الله لم يقدر أن يفعل شيئًا" .

تجسد الكلمة

القديس أثناسيوس الرسولى

11.

' يو ٢٢:٩\_٣٢.

## الفصل الأربعون

براهين من إبطال النبوة وخراب أورشليم، ومن تجديد الأمم واتباعهم إله موسى. كل النبوات عن المسيا تحققت في يسوع المسيح.

 ا \_ فاليهود إذن يخترعون أساطير'، فالوقت الذي نتحدث عنه قد جاء فعلاً، أما هم فيحاولون أن يثبتوا أنه لم يأت بعد. لأنه متى بَطُلت النبوة والرؤيا في إسرائيل إلا حينما جاء المسيح قدوس القدوسين؟ فالعلامة الواضحة والبراهين القوية على مجيء كلمة الله أن أورشليم لن تكون فيما بعد، ولا يكون هناك نبي في وسطهم، ولا تُعلن لهم رؤيا، وهذا ما كان من الطبيعي أن يحدث .

٢ \_ لأنه عندما يكون الذي أشارت إليه النبوات قد جاء فعلاً فأى حاجة بعد ذلك لأية نبوة تشير إليه؟ وعندما يكون الحق حاضرًا فأى حاجة تكون بعد إلى الظل ؟ فإن هدف تنبؤاتهم هو مجبىء البر

' الأساطير التي يخترعها اليهود هي عكس التعليم الإلهي انظر فصل١/٣ وفي فصل١/١ يشير القديس أثناسيوس إلى أساطير الأبيكوريين ويذكر أن ما يقولونه " يناقضون به ما هو واضح كل الوضوح " وهذا هو ما يفعله اليهود بالضبط إذ إنهم عندما " يخترعون أساطير فإنهم يريدون أن يؤجلوا الوقت الذي قد جاء فعلاً إلى وقت آخر في المستقبل ".

> هذا يتحدث عن تحقيق نبوءة دانيال ٢٤:٩ ٢٥-٢ التي ذكر ها في الفصل السابق. مهمة الأنبياء هي أن تعلُّم البشر عن السماويات. انظر فصل ٢/١٢.

· يتحدث القديس أثناسيوس في "تجسد الكلمة" فصل ٣ وبالأكثر في "المقالة الثانية ضد الأريوسيين" فصلى ٢٢، ٨٨ عن الفرق بين الإعلان الإلهى عن طريق الخليقة كظل للإعلان الإلهى الحقيقى في شخص يسوع المسيح فيقول: " لأن الله لا يريد بعد \_ مثلما حدث في العصور السابقة \_ أن يعرف

coptic-books.blogspot.com

إلى وقت مجيئه وبعد ذلك تبطل النبوة والرؤيا في إسرائيل. ٤ \_ فداود مُسح قديمًا وكذلك سليمان وحزقيا ومع ذلك فإن أورشليم والموضع (الهيكل) استمرا موجودين بعدهم، وأيضًا الأنبياء جاد وآساف وناثان ومن بعدهم إشعياء وهوشع وعاموس وآخرون، كل هؤلاء استمروا يتنبأون. ثم أن الأشخاص الذين كانوا يُمسحون كانوا يُدعون قديسين ولكن لم يُدع أحد منهم قدوس القدوسين. م إن كانوا يجدون لهم ذريعة في السبي قائلين إن أورشليم لم تكن قائمة عندئذ، فماذا يستطيعون أن يقولوا عن الأنبياء أيضًا؟ فالواقع أنه في بداية السبي عندما نزل الشعب إلي بابل كان هناك دانيال وإرميا، وكذلك

تنبأ هناك أيضًا حزقيال وحجي وزكريا.

القدس "المقالة الأولى ضد الآريوسيين. فقرة ٤٦ ". وفي دفاعه عن قانون إيمان مجمع نيقية فصل٤٤ يورد نص دانيال ١٤:٧ " سلطانه سلطان أبدى لن يزول وملكوته لا ينقرض " للدلالة على ملك المسيح الأزلى.

القديس أثناسيوس الرسولى

117

ويتمردون إلى هذه الدرجة، حتى أنهم بينما ينتظرون ما قد حدث فإنهم ينكرون المسيح' الذي جعل كل هذه الأمور تتم؟ ولماذا حينما يرون الوثنين يهجرون أصنامهم ويضعون رجاءهم في إله إسرائيل بإيمانهم بالمسيح نراهم هم (اليهود) ينكرون المسيح الذي وُلدَ من أصل يسى حسب الجسد صائرًا ملكًا إلى الآن؟ لأنه لو كانت الأمم تعبد إلهًا آخر ولا تعترف بإله إبراهيم وأسحق ويعقوب وموسى لكان لهم العذر في أن يدّعوا أن الله لم يأت (في الجسد) .

 ٥ \_ أما إن كانت الأمم تكرّم نفس الإله الذي أعطى الناموس لموسى والذي سبق أن أعطى الوعد لإبراهيم، والذي احتقر اليهود كلمته (المتجسد)، فلماذا يجهلون، أو لماذا يتجاهلون، أن الرب الذي سبق أن

ا يذكر القديس أنتاسيوس أن اليهود قالوا ليس لنا ملك إلا قيصر، وبسبب إنكار هم لملك السيد المسيح عليهم فقد لقوا عقابًا " وتلاشت مدينتهم وأفكارهم " انظر المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ٤٢. أ أى أنه كما أن البراهين على القضاء على الموت بالصليب والقيامة يمكن لمسها من خلال وقائع واضحة وأعمال جلية هكذا يكون الأمر بالنسبة للبرهان على صحة نبؤات العهد القديم فالحال الذي يوجد عليه اليهود إذ ليس لهم ملك أو نبى أو رؤيا هي حالة واضحة وضوح الشمس وتثبت صدق نبوات العهد القديم. فيسوع هو المسيا المنتظر والملك المشهود بملكه الأبدى من خلال أعماله " لأنه لو لم يكن هناك أعمال لكان يحق لهم ألاً يؤمنوا بمن هو غير منظور، لكن إن كانت الأعمال تصرخ بصوت عال معلنة إياه بكل وضوح فلماذا يصرون على إنكار الحياة الواضحة الناتجة عن القيامة؟ انظر فصل ٢/٣٢.

وهذا يشير القديس أثناسيوس إلى إتمام نبوءة إشعياء١٠:١١ " سيكون سيكون أصل يسى الذي يقوم ليسود على الأمم، عليه يكون رجاء الأمم " والتي سبق أن أوردها في فصل ٦/٣٥. لأنه لو أن الأمم كانت تعبد إلهًا آخر لكان هذا معناه عدم اتمام نبوءة إشعباء ١٠:١١ السابق

عن عبادة الأمم لنفس الإله وإكرامها له يقول القديس أثناسيوس " وليس إسرائيل وحده الذي يعتمد عليه بل كل الأمم كما سبق القول وأنبأ النبي: يتركون أصنامهم ويتعرفون على الإله الحقيقي أي المسيح " راجع المقالة الأولى ضد الأريوسيين. فقرة ٤٣.

coptic-books.blogspot.com

ذاته والذي يكون فدية عن خطايا الجميع. وهذا هو السبب في بقاء أورشليم حتى ذلك الوقت، حتى يستمروا في ممارسة الرموز هناك تمهيدًا لظهور الحقيقة .

٣ \_ هكذا فحينما جاء قدوس القدوسين كان من الطبيعي أن تبطل الرؤيا والنبوة وتنتهى مملكة أورشليم. فقد كان يجب أن يُمسح ملوك بينهم إلى أن يُمسح "قدوس القدوسين". فيعقوب تنبأ أن مملكة يهوذا تبقى حتى مجيء (المسيح) قائلا: " لا يزول حاكم من يهوذا ورئيس من بين أحقائه حتى يأتي المُعد له ويكون هو رجاء الأمم". ٤ \_ لهذا هتف المخلّص نفسه قائلاً: " الناموس والأنبياء إلى يوحنا تنبأوا"\*. فلو كان الآن بين اليهود ملك أو نبي أو رؤيا لكان لهم العذر أن ينكرون المسيح الذي أتى فعلاً. أما إن لم يكن هناك ملك ولا رؤيا، بل قد ختمت كل نبوة من ذلك الوقت وأخذت المدينة والهيكل، فلماذا يجحدون

عن طريق ظل الحكمة الموجودة في المخلوقات بل جعل الحكمة الحقيقية ذاتها تتخذ جسدًا وتصير إنسانا وتعانى موت الصليب لكى يتمكن جميع الذين يؤمنون أن يخلصوا بالإيمان ". حول استخدام القديس أثناسيوس لتعبيرات أخرى مثل "البر ذاته αὐτοδικαιοσύνη" انظر فصل ٢٠ هامش (٣) ص ٥٧. وهذا التعبير يأتي من سياق نبوءة إشعياء ٢:٩ عن أن المسيح يسوع هو " البر الأبدى ".

يُنقض " انظر الرسالة إلى أدلفيوس ٧. "من له الحق".

لا يقول القديس أثناسيوس في نهاية هذا الفصل ٤ فقرة ٧ " أنه لم يعد هناك ملك و لا نبى و لا أورشليم ولا ذبيحة ولا رؤية بينهم " وذلك لأنه " عندما يكون الحق حاضرًا فأى حاجة تكون بعد إلى الظل " فقرة ٢. وفي موضع آخر يذكر " أن الهيكل القديم الذي كان مشيدًا من حجارة ومن ذهب لم يكن إلا مجرد ظل. ولكن عندما جاءت الحقيقة بطل المثال من ذلك الحين. ولم يبق فيه حجر على حجر لم ا تك ١٠:٤٩ (س). جاءت في العبرانية: حتى يأتى شيلون وشيلون فسرت بمعنى " المُعد له" أو

القديس أثناسيوس الرسولى

112

الأشارة إليها.

تجسد الكلمة

أمت ١٢:١١، لو ١٦:١٦.

ضلال عبادتهم الوثنية ولجأوا إلى إله إبراهيم بواسطة الكلمة، ربنا يسوع المسيح، فواضح إذن \_ حتى لأشد الناس عنادًا \_ أن المسيح قد جاء وأنه قد أنار الجميع بنوره وأعطاهم التعليم الصحيح الإلهي عن أبيه. ٨\_ وبهذه الأدلة وبغيرها الكثير مما هو في الكتب الإلهية'، يمكن للمرء أن يفند حجج اليهود .

لا يذكر القديس أنتاسيوس في موضع آخر " أن كل الكتاب المقدس مشحون بالحجج التي تدحض عدم إيمان اليهود " راجع فصل ٧/٣٥. ل بهذه الجملة يختم القديس أثناسيوس محاججته لليهود وكان قد بدأها في فصل ٢/٣٣ بقوله " فمن جهة اليهود فإن الكتب المقدسة التي يقر أونها هي نفسها توضح عدم إيمانهم ". تجسد الكلمة

114

coptic-books.blogspot.com

أنبأت عنه الكتب المقدسة قد أشرق على العالم، وظهر للمسكونة متجسدًا

كما قال الكتاب " الرب الإله قد أشرق علينا" وأيضًا " أرسل كلمته فشفاهم"، وأيضًا "لا رسول ولا ملاك بل الرب نفسه خلصهم ""؟ ٦ \_ ويمكن أن تقارن حالتهم بما يحدث لإنسان غير متزن العقل يرى الأرض والشمس تضيؤها ومع ذلك ينكر الشمس التي تنيرها . لأنه ما هو الأمر الذي لم يتممه المسيح (الذي أتى)، ويقولون أن مَن ينتظرونه سيتممه؟ أدعوة الأمم؟ لقد دعاهم المسيح فعلاً . أيبطل النبوة والملك والرؤيا؟ وهذا أيضًا قد تم فعلاً . أيفضح فساد وكفر العبادة الوثنية؟ لقد شُهَر بها فعلاً وشُجبت ". أيبيد الموت؟ لقد أبيد فعلاً . . ٧\_ إذن فأى شيء كان ينبغي أن يفعله المسيح ولم يفعله؟ وأى شيء لم يتحقق حتى يصرُّ اليهود على عدم إيمانهم؟ وأقول إن كان الأمر \_ كما نرى فعلاً \_ أنه لم يعد هناك ملك ولا نبى ولا أورشليم ولا ذبيحة ولا رؤية بينهم، بل قد امتلأت الأرض كلها من معرفة الله''، والأمم تركوا · مز ۲۷:۱۱۷ (س). <sup>1</sup> مز ۲۰:۱۰۲ (س). " إش ٩، ٨:٦٣ (س) . عن عدم امكانية الملاك أن يخلّص البشر انظر فصل ٧/١٣. \* انظر فصل ٢٩ هامش رقم (٤) ص ٨١. ° انظر فصل ۱/۳۹. " نبوءة إشعياء ١١:٠١. <sup>٧</sup> نبوءة إشعياء ٢٥:١٥-٢ وسبق أن صار الحديث عن إتمامها في فصل ٣٨. ^ نبوءة دانيال ٢٤:٩ ٢٥-٢، ذكرت في فصل ٣٩. <sup>1</sup> نبوءة إشعياء ١:١٩ وصار الحديث عن إتمامها في فصل ٣٣. " النبؤات التي ذكرت في فصل ٣٥ عن القضاء على الموت بالصليب جاء الحديث عن إتمامها بفصل ۳۷. " انظر إشعياء ١١:٩.

القديس أثناسيوس الرسولى

117

شيئا من عدم اللياقة في ذلك.

٣ \_ فإن كانوا ينكرون وجود كلمة الله بشكل مطلق فإن استهزاءهم هذا يكون على غير أساس، إذ أنهم يهزأون بما يجهلون .

٤ - ولكن إن اعترفوا بوجود كلمة الله وأنه هو المهيمن على الكون ، وأن الآب خلق به الخليقة كلها، وأن الكل ينالون النور والحياة والوجود بعنايته، وأنه يملك على الكل، ولهذا فأنه يُعرف من أعمال عنايته، وبواسطته يُعرف الآب، فأتوسل إليك أن تتمعن لتدرك أنهم في هذه الحالة هم يهزأون بأنفسهم وهم لا يدرون.

٥ - إن فلاسفة اليونانيين يقولون أن الكون جسم عظيم، وهذا صحيح. لأننا نرى الكون وأجزاءه بحواسنا. فإن كان كلمة الله موجود في الكون الذي هو جسم، وإن كان (كما يقول الفلاسفة) موجود في الكون ، فما هو الأمر الغريب أو غير اللائق إن قلنا إنه اتحد بالإنسان أيضًا؟ ° ٦ - لأنه لو كان حلوله في جسد أمر غير لائق لكان من غير اللائق

أيضًا أن يوجد في الكون كله ويعطي بعنايته نورًا وحركة لكل الأشياء،

· هنا يقصد الأبيكوريين. انظر فصل ٢ وأيضنًا في الفصل ٢/٤ من ضد الوثنيين حيث نقول \* وإن شك أى إنسان فيما نقول وتساعل إن كان يوجد هناك كلمة الله على الاطلاق فإن إنسانًا كهذا لابد وأن يكون معتوهًا إذ يشك في كلمة الله ".

هذا يقصد الأفلاطونيين الذين ينكرون حقيقة أن الكلمة هو مدبر الكون. انظر فصل ٢. ولقد فند القديس أنتاسيوس أفكارهم في كتابه ضد الونتيين: الفصول ٣٥\_٤٤، مستعينًا أيضًا بآراء من

ليشير القديس أثناسيوس هذا إلى ما قد سبق أن تحدث عنه بإسهاب في كتابه ضد الوثنيين: ٢٨. · عن فعل " الكلمة " في الكون انظر ضد الوثنيين ٢/٤١.

° الكلمة مع كونه في الكون كله إلا أنه تجسد أيضًا انظر فصل ١/٨، وفي تجسده لم يكن محصورًا في الجسد انظر فصل١٧.

119 coptic-books.blogspot.com

الفصل الواحد والأربعون الرد على اليونانيين. هل هم يعترفون بالكلمة؟ إن كان يعلن نفسه في نظام وترتيب الكون فماذا يمنع ظهوره في جسد بشرى؟ أليس الجسد البشرى جزءًا من الكل؟

يتعبدون لأحجار وأخشاب .

١ \_ إن اليونانيين يناقضون أنفسهم، فإنهم يسخرون مما لا يدعو إلى السخرية، وفي ذات الوقت لا يشعرون بالخزي الذي هم فيه ولا يرونه فهم ٢ \_ ومع أن حجتنا لا تنقصها البراهين والإيضاحات لكن هيًا بنا نخجلهم ببيان أمور لا تقبل المناقضة، وبالحرى من تلك الأمور التي نراها نحن أنفسنا. فهل هناك أمر غير لائق أو يدعو إلى السخرية فيما نقوله ونؤمن به، بأن الكلمة قد ظهر في الجسد؟ وهذا الأمر أيضاً كانوا سيشتركون معنا (في الإيمان به) لو كانوا مُحبين للحقُّ، دون أن يروا

ا انظر فصل١١/٤، ويوضح القديس أثناسيوس أن عبادة الأصنام تتعارض مع كل منطق. انظر ضد الوثنيين فصل١٣، ٢٠. أ في فصل ٦ يوضح القديس أثناسيوس أن التجسد كان أمر لائقًا ويتفق مع صلاح الله. <sup>7</sup> ظهور الكلمة في الجسد ثم صلبه من أجلنا هو بالنسبة لليونلنيين أمر غير لائق ويستهزأون به. ولقد أشار القديس أثناسيوس إلى هذا الأمر في عدة مواضع من كتاباته. انظر تجسد الكلمة الفصول 1/1، ٢/٢، ٢/٤٨، ٣/٤٩، ٣/٤٩، ٢/٥٣، ٢/٥٤ ضد الونتيين ٢/١ الرسالة إلى مكسيموس الفيلسوف ١. المقالة الثالثة ضد الأريوسيين. فقرة ٣٥ وفي حياة انطونيوس ٢٤ حيث سجل ما قاله الأنبا انطونيوس لجماعة من الفلاسفة اليونانيين "كيف تسخرون منا عندما نقول أن المسيح ظهر كإنسان ". أ أى " لو كان اليونانيين مُحبين للحق ". و هو يقصد بالطبع فلاسفة اليونانيين كما جاء في فقرة من هذا الفصل ، حيث كلمة " فلاسفة φιλοσοφοί " تعنى مُحبى الحق. غير أن وصفهم بهذه الصفة يمكن أن يكون فيه نوع من السخرية حيث يفند القديس أثناسيوس - من خلال كتاباته الدفاعية ضد أفكارهم \_ "الأباطيل" التي يرددونها في تعاليمهم والتي تبيّن عدم محبتهم للحق. انظر ضد الوثنيين فصل ٢/١.

القديس أثناسيوس الرسولى

111

فلاسفتهم.

الفصل الثاني والأربعون إن اتحاده بالجسد مؤسس على علاقته بالخليقة ككل. وهو استخدم جسدًا بشريًا لأنه أراد أن يعن نفسه للإسان.

١ - فكما أن الجسد كله يحيا ويستنير بواسطة (نفس)' الإنسان فلو قال أحد إنه من غير المعقول أن تكون قوة الإنسان موجودة في إصبع قدمه أيضًا اعتبر هذا الشخص غبيًا. لأنه بينما يُسلّم بأن (نفس) الإنسان تسود كل أجزاء الجسم وتعمل فيها فإنه يستنكر وجودها في الجزء. هكذا أيضًا يجب على كل من يُسلّم ويؤمن أن كلمة الله هو في كل الكون وأن الكون كله يستنير ويتحرك بواسطته أن لا يحسبه أمرًا غير معقول أن جسدًا بشريًا واحدًا ينال منه حركة ونورًا.

٢ - فإن كانوا - بسبب أن الجنس البشري مخلوق وقد وُجد من العدم \_ يعتبرون أن ظهور المخلص في الجسد الذي نتحدث عنه هو أمر غير لائق فإنه يجب عليهم أن يبعدوه خارج الخليقة أيضًا لأنها هي أيضًا وُجدت من العدم بالكلمة".

٣ \_ أما إذا لم يكن أمرًا غير لائق أن يكون الكلمة في الخليقة رغم أنها مخلوقة كذلك يكون من اللائق أن يكون هو في (الجسد) البشري. لأنه يجب أن يفكروا بطريقة واحدة عن الكل والجزء معًا. لأن الإنسان أيضًا \_

' انظر فصل ٣/١٧ انظر أيضًا ضد الوثنيين فصل٤:٥ حيث يذكر القديس أثناسيوس أن النفس " في استطاعتها تحريك الجسد ".

" كلمة الله " يعمل في كل الأشياء التي بالكون " فيعطيها نورا وحياة ويحركها ويرتبها بإيماءة منه جاعلا الكون واحدًا " انظر ضد الوثنيين ٤ /٢.

" انظر فصل ١/١١ أما الفلاسفة فيدعون أن الخليقة قد وُجدت لكنها لم تخلق من العدم. انظر

171 coptic-books.blogspot.com

٧\_ فإن كان قد لاق به أن يرتبط بالكون وأن يُعرف في الكون كله، فإنه يليق به أيضًا أن يظهر في جسد بشري، وأن ينير هذا الجسد ويعمل به. لأن البشرية هي جزء من الكل (الكون كله) كغيرها من الأجزاء. فلو كان أمرًا غير لائق أن يتخذ الجزء كأداة أيعرِّف بها لاهوته للبشر، لكان أمرًا غير معقول بالمرة أن يُعرَف بواسطة كل الكون.

الستخدام القديس أثناسيوس للتعبير " أمر غير لائق " هو بقصد فلقد أثبت بعدة طرق أن تدبير لائق \* أيضاً أن يتخذ الكلمة جسدًا بشريًا. انظر فصبول ۲۱/۷، ۲۲/٥.

التجسد لم يكن " أمر غير لائق " انظر فصل؟ وهكذا فإنه يبرهن هنا على أنه لم يكن " أمر غير ا سبق للقديس أثناسيوس استخدام هذا التعبير ليصف به جسد المسيح. انظر فصل ٨ هامش رقم (٨) ص٢١، وكان قد أشار من قبل إلى أن السيد المسيح قد استخدم جسده ليعرّف به لاهوته للبشر.

القديس أثناسيوس الرسولى

فصل ۲/۲\_٤. تجسد الكلمة

17.

لأن الكون أيضًا هو جسم.

وهو الذي يضبط كل الأشياء ويعطيها الحياة وأراد أن يجعل نفسه معروفًا للبشر \_ قد استخدم جسدًا بشريًا كأداة له يُظهر فيه الحق ويعلن الآب، لأن البشرية أيضًا هي جزء حقيقي من الكل.

٧\_ وكما أن العقل موجود في الإنسان بكليته ومع ذلك يُعبر عنه جزء واحد من الجسم وأعني اللسان، دون أن يقلل أحد من جوهر العقل بسبب ذلك '؛ هكذا فإن كان الكلمة، وهو الكائن في كل الأشياء، قد استخدم الجسد البشري كأداة فإن ذلك لا يمكن أن يكون أمرًا غير لائق. لأنه كما قلت سابقًا ، لو كان أمرًا غير لائق أن يتخذ الجسد كأداة فإنه يكون أمرًا غير لائق به أيضًا أن يكون في الكل.

ا في موضع آخر يوضح القديس أثناسيوس العلاقة بين ما يفكر فيه الإنسان بعقله وما يتكلم به بلسانه وذلك في مجال المقارنة بين كلمة البشر، وكلمة الله والرد على مَن اعتقدوا بأن الابن كلمة الله هو مثل البشر. انظر المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ٣٥.

يقصد الجملة الختامية في الفصل السابق. حيث تكلم عن أنه ليس بالأمر غير اللائق أن يوجد الكلمة في الجزء حيث أنه يوجد في الكل. وبالجملة الختامية لهذا الفصل فإنه يؤكد على هذه الحقيقة بأنه ليس هو بالأمر غير اللائق أن يُتخذ الجسد كأداة وهو جزء من كل البشرية طالما أن الكلمة هو أيضًا في الكون كله. وجدير بالذكر أنه في الفصول ٤١ \_٤٥ يرد القديس أثناسيوس على اليونانيين بقوله أن التجسد هو أمر لا ينتقص من ألوهة الكلمة المتجسد، لأن كلمة الله إذ هو خالق الكون ومدبره فهو كائن في الكون كله يحفظه ويسيّره، وبالتالي فليس بالأمر غير اللائق بالله أن يظهر في جزء من هذا الكون أى في جسد بشرى مستخدمًا إياه كأداة لخلاص البشرية. وفي المقالات ضد الأريوسيين حيث نراهم قد أساءوا فهم وتفسير بعض آيات الكتاب المقدس التي تشير إلى الابن في الجسد، وبالتالي اعتقدوا أن الابن هو جزء من الخليقة منكرين بذلك ألوهيته وعمله الخلاصي، نجد في هذه المقالات أن القديس أثناسيوس يرد على هذه الهرطقة بقوله " ليس في وسع جزء من الخليقة أن يكون خلاصاً للخليقة " انظر المقالة الثانية ٦٩. إذن فقد كان دفاع القديس أثناسيوس في "تجسد الكلمة" عن أن التجسد هو عمل لائق بالله و لا ينتقص من ألو هيته بينما كان دفاعه في مقالات "ضد الأريوسيين" لإثبات أن الابن المتجسد ليس ضمن المخلوقات وأن كل ما ورد في هذه الآيات يخص الابن في الجسد و لا يخص ألو هيته.

### coptic-books.blogspot.com

٦ \_ لأنه بقدرته الذاتية هو موجود في الكل وفي الجزء ويضبط كل الأشياء بغير حدود. حتى أنه لو أراد أن يُعلن ذاته ويُعلن أباه بواسطة الشمس أو القمر أو السماء أو الأرض أو المياه أو النار لما تجاسر أحد بقول إن ما يفعله الكلمة هو في غير محله، إذ هو يمسك بكل الأشياء معًا في وقت واحد وهو في الحقيقة ليس موجودًا في الكل فقط بل كائن أيضًا في الجزء الذي نتحدث عنه، أي الجسد، وبطريقة غير منظورة يُظهر فيه ذاته. وبنفس الطريقة لا يمكن أن يكون أمرًا غير معقول \_ إن كان الكلمة

> استخدامها عن الإيمان الصحيح. فقرة ١. ضد الوثنيين فصل ٤.

' هذه الفقرة هي إيضاح أكثر للفقرة الأخيرة من الفصل السابق. لا يقصد الشاعر اليوناني ابيمينسياس الذي عاش في القرن السادس قبل الميلاد والذي استشهد بقوله هذا بولس الرسول عندما خاطب اليونانيين في آريوس باغوس. انظر: أع٢٨:١٧ . وفي رسالته عن مجمعي أرمينيو وسيلفكيا فصل ٣٩ يقتبس القديس أثناسيوس النصف الآخر لهذه الآية " لأننا جميعًا ذريته " ليؤكد بذلك امكانية استخدام عبارات من خارج الكتاب المقدس شريطة أن تعبّر في " انظر أع٢٨:١٧٢. عن أن الكلمة يعطى حياة لكل الأشياء. انظر المقالة الثالثة ضد الأريوسيين.

القديس أثناسيوس الرسولى

177

تجسد الكلمة

كما سبق أن قلت \_ هو جزء من الكل'. ٤ \_ لذلك فليس من عدم اللياقة على الإطلاق أن يحل الكلمة في (الجسد) البشري في الوقت الذي تستمد منه كل المخلوقات نورها وحركتها وحياتها، كما يقول أحد شعر ائهم " إنا به نحيا ونتحرك ونوجد " . ٥ – إذن فأي شيء فيما نقوله يستدعي الاستهزاء إن كان الكلمة قد استخدم هذا الجسد الذي سكن فيه كأداة ليُظهر فيه نفسه؟ لأنه لو لم يكن كائنًا في الجسد لما استطاع أن يستخدمه. ولكن إن كنا قد قبلنا سابقًا أنه موجود في الكون كله وفي الأجزاء فما هو الذي لا يمكن تصديقه عندما يُظهر ذاته في ذلك الجسد الذي هو كائن فيه؟ يحتاجونه مما يجعل ظهور الله عديم النفع بالنسبة لهم.

٣ - ومن بين كل الخلائق لم يبتعد مخلوق منها عن الله سوى الإنسان وحده. فلا الشمس ولا القمر ولا السماء ولا الكواكب ولا الماء ولا الهواء انحرفت عن نظامها'، بل إذ عرفت خالقها وربها الكلمة فإنها باقية كما خُلقت. أما البشر وحدهم فإذ قد رفضوا الصلاح، فإنهم اخترعوا لأنفسهم أشكالاً من لا شيء بدلاً من الحقِّ، ونسبوا الكرامة الواجبة لله ومعرفته للشياطين ومنحوتات البشر".

٤ \_ ولذلك، إذ لم يكن لائقا بصلاح الله أن يهمل أمرًا خطيرًا كهذا ، ولأن البشر كانوا لا يزالون عاجزين عن أن يعرفوه أنه هو ضابط الكل ومدّبر الكل، لذلك اتخذ لنفسه جزءًا من الكل كأداة، أي " الجسد البشري "° واتحد به لكى لا يعجز البشر عن إدراكه في الجزء بعد أن عجزوا عن إدراكه في الكل. لكي بعدما عجزوا عن أن يدركو قوته غير المنظورة "

مستمد من نبوءة إشعياء ٥:٥٣ وبجراحاته شفينا " انظر فصل ٢/٣٤ وأيضًا من مز ٢٠:١٠٧ " أرسل كلمته فشفاهم " انظر فصل ٤/٥. عن خضوع كل العناصر للخالق، انظر ضد الوثنيين ١/٣٧. وفي وقت لاحق عندما حارب القديس أثناسيوس الفكر الأريوسي شدّد على أن خضوع كل هذه العناصر لله لا تفرض أن هناك وحدة في الجوهر بينها وبين الله مثل وحدة الجوهر التي بين الآب والابن. فعلاقة الآب بالابن ليست مثل علاقة الخليقة بخالقها. انظر المقالة الثالثة ضد الأريوسيين. فقرة ١٠. " فصل ١١/١ وأيضنًا ضد الوثنيين فصل ٢/٩. " انظر فصل ۲/٤\_۹. " "الجسد البشري" ليس هو فقط جزءًا من الكل بل فيه أيضًا نفس بشرية. والقديس أثناسيوس يستعمل هنا تعبير "الجسد البشرى" ليعبّر به عن الطبيعة البشرية الكاملة (جسدًا ونفسًا).

coptic-books.blogspot.com

الفصل الثالث والأربعون جاء في شكل بشرى وليس في شكل أسمى لأنه: (1) جاء ليخلص لا ليبهر الأنظار (٢) لأن الإنسان وحده هو الذي أخطأ دون سائر المخلوقات. وبما أن البشر لم يريدوا أن يروا أعماله في الكون فقد جاء وعمل بينهم كإنسان في الدائرة التي حصروا أنفسهم فيها.

١ \_ والآن إذا سألوا قائلين: لماذا لم يظهر عن طريق أجزاء أخرى يُشفى ويعلم أولئك الذين هم تحت الألام.

من الخليقة أكثر سموًا، وأن يستخدم أداة أشرف كالشمس أو القمر أو النجوم أو الكواكب أو النار أو الهواء' بدلا من الإنسان وحده؟ فدعهم يعرفوا أن الرب لم يأت لكي يتظاهر أو يستعرض نفسه، بل جاء لكي ٢ \_ فطريقة الذي يريد أن يتظاهر هي مجرد أن يظهر ويبهر عيون الناظرين، أما الذي يأتي ليُشفي ويعلَّم فطريقته هي ألاً يكتفي بمجرد حلوله بيننا بل أن يقدّم ذاته لمساعدة من هم في احتياج، وأن يَظهر لهم بالقدر الذي يحتمله أولئك الذين هم في حاجة إليه، لئلا إذا زاد (ظهوره) عن القدر الذي يحتاجه المتألمون " فقد يسبب هذا اضطرابًا لنفس الأشخاص الذين

ا في مقالته ضد الوثنيين: ٢٧ يرد القديس أثناسيوس على الأفكار القائلة بأن النجوم ومثل هذه الأشياء أفضل من الإنسان، الأمر الذي جعل من يؤمن بهذه الأفكار يعبد هذه الأشياء. عن أن المعلّم الصالح لا يتعالى على تلاميذه بل يتباسط معهم من أجل منفعتهم. انظر فصل ١/١. " في موضع آخر يعطى القديس أثناسيوس مثالاً بما يفعله الطبيب لمساعدة المرضى فيقول " لأنه في مرات كثيرة يضع الطبيب أدوية على الجروح حسب ما يرى هو أنها نافعة ومفيدة للمرض، رغم أن الكثيرين يظنون أنها غير مناسبة، والطبيب يهدف دائمًا إلى شفاء مرضاه " انظر رسالة عن ديونيسيوس الاسكندري: ٦. ثم نلاحظ أن الحديث عن " الشفاء " الذي تممه كلمة الله بتجسده

القديس أثناسيوس الرسولى

انظر فصل ٤/٤. انظر فصل ١٤/٨. انظر فصل١٢.

لا يصدق عندما نقول إن البشرية عندما أخطأت فإن الكلمة نزل إليها وظهر كإنسان لكى يخلصها من الإضطر ابات بقيادته وصلاحه الذاتى؟

أخرى ويعود إلى العدم لهذا فإنه خلق كل الأشياء بكلمته الأزلى وأعطى الخليقة وجودا وكيانًا وعلاوة على ذلك لم يرد أن يطرح به في عاصفة في اتجاه طبيعته لئلا يتلاشى من الوجود مرة

للم ينشغل القديس أثناسيوس مباشرة بقضية لماذا تجسد الله الكلمة في ذاك الوقت بالتحديد وليس قبل أو بعد ذلك، هنا يشير فقط إلى أن هذا حدث عندما " أخطأت البشرية " وفي موضع آخر وفي سياق الرد على الأريوسيين يشير إلى هذا الأمر بطريقة غير مباشرة فيقول " وكما أنه كان قادرًا منذ البدء أن يرسل كلمته في أيام آدم أو في أيام نوح أو في أيام موسى لكنه لم يرسله إلا في آخر الدهور لأنه رأى أن هذا نافع لكل الخليقة " انظر المقالة الأولى ضد الأريوسيين. فقرة ٢٩.

في فصل ٤١ من مقالته "ضد الوثنيين " شدّد القديس أثناسيوس على أن الطبيعة قد خلقت بكلمة الله و هو الذي يحفظها ويدبر ها كي لا تتلاشي، و هنا في فصل ٤٣ يشدّد على أن كلمة الله المتجسد هو الذي أنقذ الكون وصحح مساره. وما أراد القديس أثناسيوس أن يوضحه بهذا هو أنه ليس فقط أن حضور الكلمة في الخليقة وأيضاً في جسد بشرى هو أمر ممكن ولائق بل أن الخالق هو أيضاً المخلص، والجدير بالملاحظة أن هذا الفكر هو أحد المحاور الرئيسية في مقالته هذه عن تجسد

وردت هذه الكلمات " قيادته، وصلاحه " في النص المشار إليه من ضد الوثنيين: ٤١.

ITV

coptic-books.blogspot.com

يمكنهم بالحرى أن يدركوه ويتأملوا فيه عن طريق ما هو مشابه لهم. أعمالاً بشرية بل هي أعمال الله التي عملها الكلمة بالجسد". قدّس الجسد.

٥ \_ ولكونهم بشرًا فإنهم يستطيعون بواسطة الجسد المماتل' لهم الذي اتخذه الكلمة، وبالأعمال الإلهية التي يعملها بواسطة هذا الجسد، أن يعرفوا أباه مباشرة وبأكثر سرعة ، إذ يدركون بالمقارنة أن هذه الأعمال ليست ٦ \_ ولو كان من غير اللائق \_ كما يقولون \_ أن يُعرف الكلمة بواسطة أعمال الجسد لكان من غير اللائق أيضًا أن يُعرف بواسطة أعمال الخليقة كلها \*. لأنه كما أنه كائن في الخليقة ومع ذلك لا يشترك في طبيعتها بأى حال، بل بالحرى فإن كل المخلوقات قُبلت قوة منه، هكذا أيضًا عندما اتخذ الجسد كأداة له فإنه لم يشترك° في خواص الجسد بل بالحرى فإنه

٧ \_ لأنه حتى أفلاطون الذائع الصيت بين اليونانيين يقول إن مُنشئ الكون إذ رأى الكون مضطربًا وفي خطر أن ينحدر إلى حالة الاضمحلال فإنه جلس على دفة حياة الكون لينقذ الكون ويصحح مساره . فأى شيء إذا

بق أن اشار إليه في الفصل السابق مع التركيز على أن الكلمة

Πολι . في كتابه " ضد الوثنيين " فصل ٢/٤١ يستخدم القديس ل عن الله أنه .. إذ رأى أن كل الطبيعة التي خلقت زائلة ولكي لا تتتهى إلى هذا المصير، ولكي لا يتحطم الكون مرة

القديس أثناسيوس الرسولى

أخرى ". الكلمة. تجسد الكلمة

عندئذ كان من الطبيعي أن يظهر الطبيب والمخلص فيما هو موجود لكى يشفى الخلائق الموجودة. لهذا السبب قد صار إنسانا واستخدم جسده أداة

٣ \_ لأنه لو لم تكن هذه هي الطريقة الصحيحة فكيف كان ممكنا للكلمة، الذي اختار أن يستخدم أداه "بشرية"، أن يظهر؟ أو من أين كان سيأخذ " هذه الأداة " إلا من أولئك الموجودين فعلاً، والذين هم في حاجة (أن يأتي) بلاهوته في واحد مشابه لهم؟ لأن الأشياء غير الموجودة لم تكن هي المحتاجة للخلاص (بالتجسد) بل كان يكفيها مجرد كلمة أو صدور أمر، ولكنه الإنسان (المخلوق) الذي كان موجودًا فعلا وكان منحدرًا إلى الفساد والهلاك هو الذي كان محتاجًا أن يأتي الكلمة ويستخدم أداة بشرية، ويعلن نفسه في كل مكان ، وكان هذا أمرًا طبيعيًا وصائبًا.

٤ \_ ثم ينبغي أن يُعرف هذا أيضًا، أن الفساد الذي جرى لم يكن خارج الجسد، بل كان ملتصقًا به°، وكان الأمر يحتاج إلى أن تلتصق به الحياة بدلا من الفساد حتى كما صار الموت في الجسد تصبير الحياة في

٥ – والآن لو أن الموت كان خارج الجسد لكان من الملائم أيضًا أن تصير الحياة خارج الجسد أيضًا. ولكن ما دام الموت قد صار داخل نسيج الجسد وبوجوده في كيانه صار سائدًا عليه لذلك كان من اللازم أن تصير

> انظر فصل ٨ هامش (٢) ص ٢١، وأيضًا فصل ١٠. حيث إن الكلمة هو بلا جسد. انظر فصل ١:٨.

انظر الفصلين ٨،٦.

الكلمة رغم تجسده إلا أنه لم يكن محصورًا في الجسد، انظر فصل ١٧. ° انظر الفصلين ٧،٥.

coptic-books.blogspot.com

الفصل الرابع والأربعون وإن كان الله قد خلق الإسان بكلمة فلماذا لا يخلّصه بكلمة؟ ولكن: (1) الخلقة من العدم تختلف عن إصلاح ما هو موجود فعلا (٢) والإنسان كان موجودًا وله حاجة معيّنة ويتطلب علاجًا معينًا. ولقد تأصل الموت في طبيعة الإسان. فكان لابد للحياة أن تلتصق بالجسد وتصير فيه. لذلك تجسد الكلمة لكى يلتقي بالموت ويقهره في الجسد. تشبيه بالقش والاسبستوس.

ا \_ وربما بسبب الخجل' يوافقون على هذا'، ولكنهم يريدون أن يقولوا إن الله لو أراد أن يردَّ البشرية ويخلُّصها كان يمكنه أن يفعل هذا بنطق عال وبدون أن يتخذ كلمته جسدًا، أى بنفس الطريقة التي أوجد بها

٢\_ ونجيب على اعتراضهم هذا بجواب معقول قائلين إنه في البدء لم يكن شيء موجودًا بالمرة. فكل ما كان مطلوبًا هو مجرد "نطق" مع إرادة (إلهية) لإتمام الخلق . ولكن بعد أن خلق الإنسان (وصار موجودًا) واستدعت الضرورة علاج° ما هو موجود، وليس ما هو غير موجود،

ا يقصد خجل اليونانيين من أنفسهم إذ أنهم يتعبدون للأحجار والأخشاب. انظر فصل ١/٤١.

سبق أن حاجج كليسوس المسيحيين بهذا القول. انظر أوريجانوس في رده على كليسوس٤/٣. وفي موضع آخر يكرر القديس أثناسيوس هذا القول والذي جاء هذه المرة على لسان الأريوسيين.

يكرر هذا القديس أثناسيويس تعليمه بأن إتمام الخلق كان عن طريق إرادة الله الصالحة، انظر فصلى ١١،٣. وتجدر الإشارة إلى أن هذا التعليم ورد بكثرة من قبل في كتابات القديس ايريناؤس ويمثل محورًا رئيسيًا في كتاباته اللاهونية. انظر ضد الهرطقات ٢/١/١ ، ٢/١/٤، ٢/٢/١-٣،

القديس أثناسيوس الرسولى

بشرية. داخل الجسد أيضاً.

تجسد الكلمة

البشرية من العدم في البدء .

يشير إلى البراهين التي أوردها في الفصول ٤١ ـ ٤٣. انظر المقالة الثانية ضد الأريوسيين. فقرة ٦٨. . Y/11/0 . 1/7. / £ . T/1/T . T/EV/T . 1/11/T . T/9/T ° انظر فصل ٢٢ هامش رقم (٣) ص ١٢٤.

٨ – وبنفس الطريقة نستطيع أن نقول عن الجسد والموت. إنه لو كان الموت قد أُبعد عن الجسد بمجرد إصدار أمر من الكلمة لبقى رغم ذلك قابلاً للموت والفساد بحسب طبيعة الأجساد'. ولكى لا يكون الأمر كذلك فإن كلمة الله الذي بدون جسد قد لبس الجسد لكى لا يعود الموت والفساد يُر هب الجسد لأنه قد لبس الحياة كثوب وهكذا أبيد منه الفساد الذي كان

طبيعة الأجساد قابلة للموت حيث إنها مخلوقة. انظر فصل٤/٣.

لأطبيعة الأجساد قابل
 أنظر فصل ١/٨.
 أنظر القديس أثناس
 أنظر المقالة الثاني
 بأسلوب مشابه، وذلك

للاحتراق.

فيه .

انظر القديس أنتاسيوس: الرسالة إلى أدلفيوس فصل ٧.

أ انظر المقالة الثانية ضد الآريوسيين. فقرة ٦٨ حيث يوضح القديس أثناسيوس نفس هذا التعليم بأسلوب مشابه، وذلك في سياق رده على الآريوسيين الذين ينكرون ألوهية الكلمة المتجسد.

131

coptic-books.blogspot.com

الحياة داخل نسيج الجسد أيضاً حتى إذا لبس الجسد الحياة بدل الموت فإنه يطرح عنه الفساد'. وإضافة إلى ذلك فلو افترضنا أن الكلمة قد جاء خارج الجسد وليس فيه، لكان الموت قد هُزم منه (من الكلمة) بحسب قانون الطبيعة، إذ إن الموت ليس له سلطان على الحياة. ولكن رغم ذلك، كان الفساد سيظل باقيًا في الجسد.

٧ – وكما أنه من الطبيعي أن القش تفنيه النار، فإذا افترضنا أن إنسانًا أبعد النار عن القش فرغم أنه لم يحترق يظل مجرد قش قابل للاحتراق بالنار لأن النار لها خاصية إحراقه بطبيعتها. أما لو حدث أن إنسانًا غلّف القش بمادة الأسبستوس التي يقال عنها أنها لا تتأثر بالنار فإن القش لا يتعرض لإحراق النار فيما بعد إذ قد تحصن بإحاطته بمادة غير قابلة

<sup>1</sup> انظر الفصول ٩، ٢٠، ٢٦ والملاحظ أن تعبير "لبس الجسد الحياة" مأخوذ من رسالة بولس الرسول إلى أهل كورنثوس الأولى ٥٣:١٥ " لبس هذا المائت عدم الموت ".
<sup>3</sup> أى بانفصال النفس عن الجسد كما يذكر القديس أثناسيوس في " ضد الوثنيين ٤/٣ ". ونتيجة لهذا الانفصال فإن الجسد هو الذي يموت لا النفس انظر ضد الوثنيين ٢/٣٣.
<sup>3</sup> انظر فصل ٢/٣ حيث يذكر خواص مادة الاسبستوس.

17.

القديس أثناسيوس الرسولى

تجسد الكلمة

إن كان لا يستطيع أن يرفع وجهه إلى فوق بل ينظر فقط بين الناس سيرى من خلال أعمال الله قوته التي لا مجال لمقارنتها بقوة البشر وسيعرف أن المسيح وحده بين البشر هو الله الكلمة (المتجسد)'. وإذا ضل إنسان، وإذا حول أحد نظره إلى الشياطين وكان يخاف منهم، فيمكنه أن يرى المسيح يطرد الشياطين ويتيقن بهذا أن المسيح هو صاحب السلطان عليها". أو إذا نزل الإنسان إلى عمق المياه وهو يتوهم أنها إله \_ كما كان المصريون مثلاً يعبدون الماء \* \_ فإنه يمكن أن يرى طبيعة المياه تتغير بسلطانه (المسيح) ويعرف أن المسيح الرب هو خالق المياه.

٤ \_ أما إذا نزل إنسان إلى الهاوية، ووقف أمام أبطال العبادة الوثنية مرتعبًا منهم كآلهة فإنه يمكن أن يرى حقيقة قيامة المسيح ونصرته على الموت، ويدرك بهذا أن المسيح هو وحده الرب والإله الحقيقي .

٥ - لأن الرب لمَسَ كل أجزاء الخليقة وحرّرها من كل خداع كما يقول بولس: " إذ جرد الرياسات والسلاطين وأشهر هم جهارًا ظافرًا بهم في

- ' انظر الفصول ١٢، ١٥/٤، ١٦/١٦.
  - انظر الفصلين ١٥/٥، ٤٨.
  - \* انظر ضد الوثنيين ٢/٢٤.

عن تغيير طبيعة الماء، انظر فصل ٦/١٨ وبالطبع هنا الاشارة إلى عرس قانا الجليل حيث حوّل السيد المسيح الماء إلى خمر.

" انظر الفصلين ١٥/٦، ١٦/٣٠.

في فصل ٤٤ رد القديس أثناسيوس على اعتراض اليونانيين بأن كلمة الله لا يمكن أن يظهر في مادة مخلوقة أى جسد بشرى، وسبق أن أوضح في فصل ١٧ أن الكلمة لا يتدنس بحلوله في الجسد وهنا في هذا الفصل يوضح أن الرب " لمس " كل أجزاء الخليقة من أجل أن يحررها.

124

coptic-books.blogspot.com

الفصل الخامس والأربعين ومرة أخرى نقرر أن كل جزء من الخليقة يعلن مجد الله. فالطبيعة وهي تشهد لخالقها تقدم شهادة ثانية (بالمعجزات) للإله المتجسد. وإذ إنحرفت شهادة الطبيعة بسبب خطية الإسان فقد أجبرت على الرجوع إلى الحق بقوة أعمال المسيح. وإن لم تَكف هذه البراهين فليتأمل اليونانيون في الوقائع والحقائق الثابتة.

١ - إذن كان من الضرورى أن يتخذ كلمة الله جسدًا ويستخدم أداةً بشرية لكى يُحيي الجسد أيضًا، وكما أنه معروف في الخليقة بواسطة أعماله فيجب أن يُعرف بعمله في الإنسان أيضًا، وأن يُظهر نفسه في كل مكان، وبذلك لا يترك أيًا من المخلوقات مقفرًا من ألو هيته ومعرفته'. ٢ - فإنى أعود وأكرر ما قلته سابقًا إن المخلّص فعل ذلك حتى كما أنه يملأ كل الأشياء في كل مكان بحضوره هكذا أيضًا فإنه يملأ كل الأشياء من معرفته ، كما يقول الكتاب المقدس أيضًا: " الأرض كلها امتلات من معرفة الرب "°. ٣ \_ لأنه إن نظر الإنسان إلى السماء فإنه سيرى تنظيمه لها . ولكن

تناسبوس البراهين الفعلية لسبب ظهور الله الكلمة في الجسد، والتي مول ٤١\_٤٠٠ وأيضاً يكرر السببين الرئيسيين للتجسد واللذين كانا (٤-١٠)، (١١-١٩) وهما القضاء على الموت وعدم ترك البشر

> اسيوس سبب تكراره لنفس الأقوال. بق أن أوضحه في الفصلين ١٥\_١٦.

> > 144

القديس أثناسيوس الرسولى

01432

انظر فصل ٢/١٥.

تجسد الكلمة

## الفصل السادس والأربعون

افتضاح العبادة الوثنية، واستشارة الأوثان، والأساطير الخرافية، والأعمال الشيطانية، والسحر، والفلسفة الوثنية، منذ وقت التجسد. وبينما نرى العبادات القديمة محصورة في أماكنها المحلية ومستقلة بعضها عن بعض، نرى عبادة المسيح جامعة وعلى نسق واحد.

١ \_ فمتى بدأ الناس يهجرون عبادة الأوثان إلاً عندما أتى كلمة الله الحقيقي بين البشر؟ أو متى بطلت استشارة الأوثان بين اليونانيين وفي كل مكان وصارت بلا معنى إلا عندما أظهر المخلص نفسه على الأرض؟ ٢ \_ أو متى ظهر أن أولئك الذين دعاهم الشعراء آلهة وأبطالا وهم ليسوا في الحقيقة إلا مجرد بشر مائتين إلا حينما أكمل الرب نصرته على الموت وحفظ الجسد الذي اتخذه غير فاسد، ولذلك أقامه من بين

٣ \_ متى صارت خداعات الشياطين وجنونهم محتقرة إلا عندما

انطونيوس وأنهم طلبوا منه " حججًا " بالكلام المقنع. أما هو فقد قدّم براهينًا بوقائع وأحداث تثبت إيمانه بالمسيح وقوته. (انظر حياة أنطونيوس فصل٧٩). · في فصل ٣/١١ يوضح القديس أثناسيوس أن البشر بسبب تركهم الله كلية أظلّمت أنفسهم واختر عوا لهم ألهة مزيفة وعبدوها. وعندما أتى كلمة الله الحقيقي أنهى كل هذه العبادات. ا استشارة الأوثان (العرافة) بالطبع هي ضمن عبادات الأوثان. انظر فصل ١١/٦ ولقد كانت هذه العرافة منتشرة في كل مكان انظر فصل١/٤٧. ا بواسطة قيامة المسيح اتضح أن الآلهة الوثنية كاذبة (انظر فصل<sup>0</sup>/٦)، وأنهم بشر يفنون (انظر فصل ٢/٤٢). · انظر فصل ٢/٤٧.

100

coptic-books.blogspot.com

الصليب"، لكى لا ينخدع أى إنسان فيما بعد بل يجد كلمة الله الحق في

7 - وهكذا إذ يكون الإنسان مُحاصرًا من كل ناحية (بأعمال الخليقة) وإذ يرى ألوهية الكلمة مُعلنة في كل مكان \_ في السماء وفي الهاوية وفي الناس وعلى الأرض \_ فإنه لا يبقى مُعرّضًا للانخداع بأى فكر مُضل عن الله بل يَعبُد المسيح وحده وبه يأتي مباشرة ليعرف الآب . ٧ \_ وعلى أساس هذه البراهين المعقولة فإن اليونانيون بدورهم سيخزون. أما إن اعتبروا هذه البراهين غير كافية لتخجيلهم فدعهم يتأكدون من صدق كلامنا بما سنقدمه (الآن) من حقائق ظاهرة أمام أنظار الجميع .

' انظر کو ۲:۰۱. ما يذكره القديس أثناسيوس هنا عن تحرر كل أجزاء الخليقة من كل خداع يماثل ما سبق أن ذكره في فصل٣/٤٣. ومن بين كل هذه الخلائق لم يضل سوى الإنسان ولهذا كان من الضرورى أن يظهر الكلمة في جسد بشرى. " الكلمة بسبب تجسده لم يكن "محصورًا في الجسد" كما توهم البعض انظر فصل١/١٧. بل الإنسان هو الذي أصبح - بسبب تجسد الكلمة - محاصرًا بأعمال الكلمة في الخليقة انظر فصل ٣/١٦. أ يقصد البراهين التي بدء في شرحها في فصل ٢/٤١. ° سبق أن أشار القديس أثناسيوس إلى أنه يجب على اليونانيين أن يخجلوا من أنفسهم بسبب عبادتهم للأخشاب والأصنام انظر فصل١٤/١وفي فصل٤٤/١ يذكر أنهم ربما بسبب خجلهم قد قبلوا البراهين التي أوضحها لهم. غير أنهم مع هذا يظنون أن هذه البراهين غير كافية (في رده على اليهود يشير ق. أثناسيوس إلى أنهم هم أيضًا ظنوا أن الأدلة المعطاة لهم غير كافية فصل١/٣٨). لإيضاح الفرق بين استخدام البراهين المعقولة والبراهين والأدلة من خلال الحقائق الظاهرة في سياق الحديث عن الأمور الإيمانية مثل القيامة انظر فصل١/٣٠حيث يذكر القديس أنتاسيوس أن القيامة " يمكن اثباتها بالوقائع بوضوح أكثر من اثباتها بالحجج والمناقشات ". وفي كتابه عن " حياة أنطونيوس "، يذكر القديس أثناسيوس ما حدث أثناء مقابلة بعض الفلاسفة اليونانيين للقديس

القديس أثناسيوس الرسولى

الأموات؟

كل مكان .

بعبادتها \_ فَعَله المسيح إذ أقنع ليس فقط من يعيشون بالقرب منه بل أقنع كل المسكونة ليعبدوه ربًا واحدًا فقط، وبه يعبدون الله أباه'.

coptic-books.blogspot.com

تنازل قوة الله \_ الكلمة \_ الذي هو سيد الكل وسيدها أيضًا'، تنازل من أجل ضعف البشر فظهر على الأرض ؟ أو متى بدأت حرفة السحر وتعليمه تداس بالأقدام إلا بعد أن صار الظهور الإلهى للكلمة بين البشر؟"

٤ \_ وباختصار ، متى صارت حكمة اليونانيين جهالة 1 إلا حينما أظهر حكمة الله الحقيقي نفسه على الأرض؟ ففي القديم ضلّ العالم كله منقادًا في كل مكان لعبادة الأوثان، وكان البشر يعتقدون أن الأوثان وحدها هي الآلهة، أما الآن فإننا نجد البشر في كل مكان يهجرون خرافة الأوثان ويأتون للمسيح، وإذ يعبدونه إلهًا لهم فإنهم بواسطته يعرفون الآب أيضًا الذي كانوا يجهلونه.

٥ \_ والأمر المدهش أنه بينما تنوّعت المعبودات وتعدّدت \_ إذ كان لكل مكان صنمه الخاص، والذي كان يُعتبر إلهًا بينهم، لم يكن لهذا الصنم سلطان على المكان المجاور ليقنع الشعوب المجاورة بعبادته، بل كان بالكاد يُعبد بين شعبه فقط، إذ لم يكن أحد يعبد إله جاره قط، بل بالعكس كان كل واحد مرتبطًا بوثنه الخاص ومعتقدًا أنه سيد الكل، فإننا نرى المسيح وحده هو الذي يُعبد بين كل الشعوب إلهًا واحدًا للجميع في كل مكان. وما لم تستطع الأوثان الضعيفة أن تفعله، أى إقناع الذين يعيشون في مناطقهم

عن سيادة المسيح على الأرواح النجسة والأوثان انظر فصل ٤/٣٢. لقد تتازل الرب من أجل ضعف البشر انظر فصل ٢/٨. " عن انتصار المسيح على أعمال السحر انظر فصل ٤٨. \* انظر ١كو ١٨:١٦\_٢٤ راجع فصل ١/١٥ حيث يستخدم القديس أثناسيوس نفس الشاهد. \* يجرى القديس أثناسيوس مقارنة بين ما كان يحدث "في القديم" وما يجرى "الآن"، وسبق أن تحدث عن هذا في فصل ٢١/١.

127

القديس أثناسيوس الرسولى

في هذه الفقرة يلخص القديس أنتاسيوس ما سبق أن ذكره بالتفصيل في مقالته ضد الونتيين: ٢٣. ويقابل كل ما كان يحدث بما فعله السيد المسيح حينما ظهر في الجسد إذ أقنع كل المسكونة ليعبدوه وحده فهو القادر أن يعلّم العالم كله عن الآب (انظر فصل ٢/١٤). ومع أنه ولد في اليهودية إلا أنه صار يعبد في كل مكان (انظر فصل ٥/٣٧).

٣ \_ وبينما كان البشر في السابق يعتقدون في زفس وكرونوس وأبوللو " والأبطال المذكورين في أشعارهم أنهم آلهة، وضلوا بعبادتهم لها \* فالآن بعد أن ظهر المخلص بين الناس فقد انكشف أمر أولئك، وظهر أنهم بشر مائتون، وعرف البشر أن المسيح وحده هو الإله الحقيقي كلمة الله . ٤ \_ أو ماذا نقول عن السحر الذي كان يُدهش البشر؟ فإنه قبل مجيء الكلمة بيننا كان السحر له قوته وتأثيره بين المصريين والكلدانيين والهنود وكان يثير الرهبة في كل من شاهده ، أما بعد مجيء الحق وظهور الكلمة فقد دُحض السحر تمامًا وأبطل كلية .

٥ \_ وأما عن الحكمة اليونانية وترثرة الفلاسفة وضجيجهم فلا أظن أن أحدًا يحتاج أن نقدم له براهين من جانبنا . ذلك لأن الأعجوبة واضحة أمام أعين الكل. فبينما عجز حكماء اليونانيين عن أن يقنعوا ولو نفرًا قليلاً بواسطة كتاباتهم الكثيرة عن حقيقة الخلود والحياة بحسب الفضيلة ، فإن المسيح وحده بلغته العادية، وبأشخاص غير فصحاء في الكلام، قد أقنع

> الأعمال. الونتيين ١:٣٢.

هو الإله زحل. هو الإله عطارد.

الله الجمال والرجولة والشعر والموسيقي عند قدماء اليونانيين.

· في مقالته ضد الوثنيين فصل ٢/١٥ يذكر القديس أنتاسيوس أن الشعراء والكتَّاب لم يكتفوا بذكر أسماء هذه الآلهة بل سجلوا أعمالها الفاضحة وانحطاط حياتها الأمر الذي أضل وأفسد حياة كل من كان يعبدها من البشر. وكان قد سبق في الفصول ١٢،١١ من نفس المقال أن استعرض كل هذه

عندما يفكر الإنسان العاقل في الحياة الخالدة فإنه يتخلى بسهولة عن الأمور الزائلة. انظر ضد

ا سبب عدم استطاعة حكماء اليونانيين أن يقنعوا أحد بحياة الفضيلة هو أنهم هم أنفسهم كتبوا عن الفضائح الأخلاقية لآلهتهم وليس هذا فقط بل وكانوا يقلدونها. انظر ضد الوثنيين: الفصول١٢،١١.

159

coptic-books.blogspot.com

الفصل السابع والأربعون القضاء بعلامة الصليب على العرافات المتعددة والأشباح التي يتوهمون ظهورها في أماكن عبادتهم الخ. البرهان على أن الآلهة القديمة ما هي إلا مجرد بشر. افتضاح السحر. وبينما لم تستطع الفلسفة أن تقنع بالخلود والصلاح سوى جماعة محدودة محلية، فإن بعضًا من البشر ذوي الكفاءة المحدودة استطاعوا أن يقنعوا الجماهير العديدة في كل الكنانس بمبدأ الحياة التي تفوق الطبيعة.

١ \_ وبينما في القديم امتلاً كل مكان بخداع التنجيم وما اشتهرت به دلفى ودودنا وبوتيا وليكيا وليبيا ومصر، وما كان يُعجب به الناس من أعمال العرافة في كابري وبيثيا، فإنه قد بَطْل الآن هذا الجنون، منذ أن بدأ التبشير بالمسيح في كل مكان، ولم يعد أحد من بين البشر يُنجِّم بعد . ٢ - وبينما أضلّت الشياطين عقول البشر قديمًا باستخدامها الينابيع والأنهار والأشجار والحجارة ، وهكذا أثرت على بسطاء الناس بغواياتها فإن خداعاتها بَطلت الآن بعد الظهور الإلهى للكلمة، لأنه حتى الإنسان العادى يستطيع بعلامة الصليب فقط أن يفضح ضلالاتها .

ا في هذا الفصل وما يليه يشرح القديس أثناسيوس ما تحدث عنه باختصار في الفصول السابقة بوقوعها. انظر ضد الوثنيين فصل ٢٤/٢٤. تحاول أن تضل المسيحيين و لا سيما الرهبان باتخاذها أشكالاً وصورًا أخرى غير المذكورة هنا. الفصول ٤٨، ٥٠. انظر أيضًا حياة أنطونيوس:٧٨.

ويوضح أن العرافة قد ابطلت بمجيء السيد المسيح، ويشير القديس أثناسيوس إلى نفس هذا الأمر في كتابه "حياة أنطونيوس" فصل٣٢ حيث يشرح الفرق بين أن يتنبأ أحد بالحوادث وبين أن يتكهن انظر فصل ١١:٤. وفي كتابه حياة انطونيوس فصل ٢٣ يذكر القديس أثناسيوس أن الشياطين \* يشرح القديس أنتاسيوس بالتفصيل أوجه الغلبة بعلامة الصليب على ضلالات الشياطين. انظر

171

القديس أثناسيوس الرسولى

قوة الصليب ضد الشياطين والسحر. المسيح أظهر بقوته أنه أعظم من البشر ومن الأرواح، وأعظم من السحرة، لأن هذه كلها

حقائق أخرى. عفة العذارى المسيحيات والنساك. الشهداء.

تخضع لسلطانه كلية. إذًا فهو كلمة الله.

الفصل الثامن والأربعون

١ \_ وما عرضناه' ليس هو مجرد كلام بل هناك اختبارات' فعلية رأنه حقر.

٢ فمن يُرد دعه يذهب ليرى برهان الفضيلة فى عذارى المسيح والشبان الذين يعيشون حياة العفة المقدسة ، ويرى أيضًا فى الجوقات الكثيرة من شهداء المسيح، اليقين والثقة فى الخلود .

٣ – ومن يُرد أن يمتحن أقوالنا السابقة بطريقة عملية فدعه – فى وجود خداع الشياطين وضلالات المنجمين وأعاجيب السحر – يستعمل علامة الصليب التى يسخرون منها، وينطق فقط باسم المسيح، فيرى كيف

ا يقصد ما تم عرضه في الفصلين السابقين. ٢ وردت كلمة اختبار "Πεῖρα" في فصل ٣/٢٨ في سياق الحديث عن التجربة العملية للتأكد من

<sup>٦</sup> يعطى القديس أثناسيوس أهمية كبرى للعفة كفضيلة مسيحية، ويتضح ذلك من خلال نصوص بعضها منسوب إليه ومترجمة إلى اللغة السريانية والقبطية.

<sup>1</sup> جوقات جمع جوقة. وفي مقالته ضد الوثنيين: ٤٣ يشبه القديس أثناسيوس النتاغم الحادث بين المخلوقات والذي يشهد بألوهية الكلمة الخالق بنتاغم الأصوات التي تصدر عن جوقة من المرتلين. <sup>0</sup> سبق أن أشار القديس أثناسيوس إلى أن حياة العفة التي يعيشها الشبان والعذارى واستعدادهم للاستشهاد على اسم المسيح هى دليل على نصرة المسيح المصلوب وعلى قوة القيامة. انظر فصل

121

· انظر مر ١٧:١٦ وراجع فصل ٢٠/٣.

تجسد الكلمة

## coptic-books.blogspot.com

جماعات كثيرة من البشر أن يحتقروا الموت ويهتموا بالأمور التى لا تموت ولا تفنى، وأن يغضوا النظر عما هو زمنى، وأن يحولوا أنظارهم للأمور الأبدية ، وأن لا يفكروا فى المجد الأرضى، بل يجاهدوا فقط لأجل الأمور التى لا تفنى.

تشهد بأنه حق. ٢ \_ فمن والشبان الذين الكثيرة من شهد ٣ \_ ومن

شئ. . 44

القديس أثناسيوس الرسولي

117432

٦ \_ أما إن كان صليبه قد ربح النصرة على كل سحر على الإطلاق، بل وعلى اسم السحر نفسه، فلابد أن يكون واضحًا أن المخلّص ليس ساحرًا'، إذ إن الشياطين نفسها \_ التي يستدعيها السحرة \_ تهرب منه (باعتباره) هو سيدها .

٧ \_ فليخبرنا اليونانيون الذين حصروا كل ذهنهم في الاستهزاء إذن مَن يكون هو؟ ربما يقولون إنه هو أيضًا كان شيطانا، وهذا هو سبب قوته، فليقولوا ما يشاءون، فإن استهزاءهم يرتد عليهم. فإنه من الممكن تخجيلهم مرة أخرى بواسطة براهيننا السابقة ، لأنه كيف يمكن لمن يطرد الشياطين أن يكون شيطانا؟

٨ \_ لأنه لو كان فقط قد طرد شياطين معينة لكان يمكن أن يُقال إنه برئيس الشياطين قد غلب الشياطين الأضعف ، وهذا هو ما قاله اليهود له عندما أرادوا أن يهينوه". أما إن كان بمجرد ذكر اسمه قد تم استئصال كل

عب ٢:١ (حسب الأصل اليوناني) شدّد على أن استخدام كلمة "أفضل" في المقارنة بين شيئين يوضح الفرق في النوع بينما استخدام كلمة " أعظم " يوضح الفرق في الكم.

ا في هذه الفقرة يتضبح فكر القديس أثناسيوس بأن إبادة كل أعمال السحر يدل على أن السيد المسيح ليس هو العظيم بين السحرة وإلاً لكان عليه أن يدعم هذه الأعمال، كما يتضح أن الفرق بين السيد المسيح وبين السحرة ليس في كم الأعمال التي قام بها كل منهم بل في نوعية هذه الأعمال (في الفصلين ١٨، ٣٨ ركز القديس أثناسيوس على أن المسيح كان يشفى كل الأمراض).

۲ حينما تعترف الأرواح بأن السيد المسيح هو سيدها (انظر أيضًا فصل ٣٢) فإن هذا معناه أن السيد المسيح ليس من بين السحرة إذ أن هؤلاء السحرة يطلبون مساعدة هذه الأرواح في الأعمال التي يعملونها.

انظر مت ٢٤:١٢، مر ٢٢:٣، لو ١١:١١. " وعندما عاينوا معجزاته الإلهية أنكروا لاهوته ونسبوا هذه المعجزات للشيطان "... وأهانوه. راجع رسائل القديس أثناسيوس إلى الأسقف سرابيون عن الروح القدس. رسالة ٢٢/٤.

مهارتهم

157

coptic-books.blogspot.com

تهرب الشياطين من اسمه، ويَبْطُل التنجيم ، ويتلاشى كل سحر وعرافة . ٤\_ إذن من هو المسيح هذا وما أعظمه، ذاك الذي باسمه وبحضوره يحجب كل الأشياء ويلاشيها"، وهو وحده يَقوى على الكل وهو قد (أنار) المسكونة كلها بتعليمه؟ فليخبرنا اليونانيون الذين يُسرّون بالاستهزاء بدون · خجل

٥ \_ فإنه لو كان إنسانًا فكيف استطاع إنسان واحد أن يَقوى على كل الذين يظن اليونانيين أنهم آلهة ْ، وأن يفضحهم بقوت ٥ ويُظهر أنهم لا شىء؟ أما إن دَعُوه ساحرًا فكيف يمكن لساحر أن يبيد كل أعمال السحر بدلاً من أن يدعمها ؟ لأنه لو كان قد قهر سحرة بعينهم، أو غلب ساحرًا واحدًا فقط، لجاز لهم أن يدّعوا أنه تفوق على الباقين بمهارته الأعظم من

ا ذكر أوريجانوس أيضًا في رده على كيلسس أن عرافة وتتجيم المجوس قد أبطلت وتلاشت بمجرد ميلاد السيد المسيح. انظر الرد على كيلسس ١/٠٦. السيد المسيح هو كلمة الله، الذي بحضوره في الجسد غطى بأعماله كل أعمال البشر الذين سبقوه. انظر فصل ٧:١٥.

الضلال إذ أن هذا العمل أكبر من قدرة مجرد إنسان. " البشر اختر عوا لأنفسهم آلهة من البشر. راجع فصل ٢/١٥. على كيلسس ١/٦، ١/٨٦، ١/٨٦.

" هذا السؤال الموجه هنا لليونانيين يقابل السؤال " مَن ذا الذي ... " الموجه في فصل ٣٥ لليهود . \* عن عدم إيمان اليهود واعتقادهم بعدم لياقة تأنس كلمة الله انظر فصل ٣٣. وفي فصل ٢/١٤ يرى أثناسيوس أنه يستحيل على مجرد إنسان أن يعلُّم العالم كله عن الآب وأن يرده عن طريق · سبق أن ادّعى كثيرون أن المسيح يستعمل السحر. ولقد رد عليهم المدافعون والكتّاب الكنسيون. انظر على سبيل المثال: يوستينوس الشهيد في حواره مع تريفو فصل ٦٩ وأوريجانوس في رده <sup>٧</sup> الترجمة الحرفية " بمهارته الأفضل ". وهنا يستخدم القديس أثناسيوس كلمة الأفضل "κρείτων " لوصف مهارة السيد المسيح بالمقارنة بمهارة السحرة من حيث الكم فقط ولم يستخدم كلمة الأعظم " μείζων بينما في محاربته للبدعة الأريوسية وفي سياق شرحه للآية "صائرا أفضل من الملائكة"

القديس أثناسيوس الرسولى

## الفصل التاسع والأربعون

ميلاده ومعجزاته. أنتم تدعون أسكيليبوس وهرقل وديونيسيوس آلهة بسبب أعمالهم. فقارنوا بين أعمالهم وأعمال المسيح، والعجائب التي تمت عند موته الخ.

١ – ومن من البشر وُلدَ قط وقد شكل لنفسه جسدًا من عذراء فقط؟ أو أى إنسان قط قد شفى أمر اضمًا كتلك التي شفاها رب الكل؟ أو من الذي أكمل نقصبًا في الخلقة لإنسان ، وجعل الأعمى منذ ولادته يُبصر ؟ ٢ \_ لقد اعتبر اليونانيون أسكيليبوس إلها" لأنه مارس الطب واكتشف أعشابًا لعلاج الأجساد المريضة وهو لم يخلق هذه الأعشاب من الأرض بل اكتشفها بالخبرة التي من الطبيعة. وماذا يكون هذا العمل بالمقارنة بما فعله المخلّص الذي بدلاً من أن يشفى جرحًا فإنه أكمل طبيعة إنسان أعمى منذ ولادته وأعاد جسده سليمًا؟

٣ \_ وقد عَبَد اليونانيون هير اكليس كإله لأنه حارب بشرًا مثله وفتك بوحوش برية بخداعه. وأين هذا مما فعله الكلمة بطرده للأمراض والشياطين، بل والموت نفسه، من الإنسان ؟ وهم يعبدون ديونيسيوس لأنه

· انظر الفصلين · ٢/٤، ٥٣/٧ ا انظر فصل ٣/٣٨ حيث يذكر القديس أثناسيوس نبوءة إشعياء عن مجىء المسيح وعمل المعجزات وخاصةً معجزة شفاء المولود أعمى. وأيضنًا فصل ٤/١٨ حيث يذكر معجزات الشفاء الكثيرة التي عملها المسيح ومن بينها أيضًا هذه المعجزة. عن اتخاذ اليونانيين بشرًا عاديين آلهة لهم. انظر ضد الوثنيين: ١٨. ٤ وما فعله السيد المسيح يثبت بالطبع أنه الخالق. انظر فصل ٤/١٨. • أى إنسان يثبت أنه ليس هو مجرد إنسان عندما يتغلب لا على بشر مثله بل على من يُظن أنهم آلهة انظر فصل ٤٨/٥.

coptic-books.blogspot.com

جنود الشياطين وطردت بعيدًا فقد اتضح هنا أيضًا أن اليونانيون مخطئون، وأن ربنا ومخلصنا المسيح ليس قوة شيطانية ، كما يظنون . ٩ \_ إذن إن كان المخلص ليس مجرد إنسان وليس ساحرًا، ولا شيطانا، ولكنه بألوهيته قد أبطل تعاليم الشعراء وضلالات الشياطين وحكمة اليونانيين، وطرحها في الظلام، فيجب أن يكون واضحًا وأن يعترف الجميع أن هذا هو بالحقيقة الكائن، ابن الله'، كلمة الآب وحكمته وقوته. وهذا هو السبب في أن أعماله أيضًا ليست أعمال إنسان ، بل هي أسمى جدًا من أعمال الإنسان، وهي حقًا أعمال الله سواء من جهة طبيعة هذه

ا انظر مر ٣٩:١٥ وهي شهادة واعتراف قائد المئة وهو أول شخص أممي يعترف بألوهية السيد

لا بهذه الفقرة يختم القديس أثناسيوس حديثه عن الوقائع الظاهرة التي تثبت ألوهية الكلمة المتجسد. وما سبق أن تحدث عنه في الفصلين ٤٥،١٥ بشأن المقارنة بالآخرين من البشر، سوف يشرحه في

القديس أثناسيوس الرسولى

الأعمال ذاتها أو من جهة مقارنتها بأعمال باقى البشر .

المسيح عند الصليب. الفصول التالية.

# الفصل الخمسون بموت المسيح افتضح ضعف المغالطين ومنافساتهم. قيامته لا مثيل لها حتى في الأساطير اليونانية.

١ \_ وقبل المسيح كان هناك ملوك وطغاة' كثيرون في العالم ، كما سجل التاريخ أسماء العديد من الحكماء والسحرة بين الكلدانيين والمصريين والهنود . فمن منهم استطاع ليس فقط بعد موته ، بل في حياته أيضًا ، أن يملأ كل المسكونة بتعليمه وأن يرد كل تلك الجموع الغفيرة عن أباطيل الأوثان مثلما فعل مخلَّصنا، إذ نقلهم من عبادة الأوثان إلى شخصه؟

٢ \_ لقد ألف فلاسفة اليونانيين كتابات كثيرة بحكمة واضحة ومهارة

ا في مقالته ضد الوثنيين: ٩-١١ يتحدث القديس أثناسيوس عن ملوك وطغاة كثيرون قد أقامهم البشر آلهة لهم وعبدوهم. أ في فصل٤/٤٧ ذكر القديس أثناسيوس أن السحر الذي كان منتشرًا بين الكلدانيين والمصريين والهنود كان يبعث الخوف والرهبة في كل مَن شهده. أ في فصل ٤٩/٥ يقارن القديس أثناسيوس (في صيغة سؤال استنكاري) بين أعمال السيد المسيح التي تمت بعد موته وقيامته وأعمال أى إنسان آخر. وهذا في هذا الفصل (وباستخدام سؤال استنكارى أيضمًا) يقارن بين أعمال السيد المسيح التي عملها أثناء حياته بالجسد وبين أعمال البشر. في الفصول ٧١\_٧٩ من كتابه " حياة انطونيوس " يسرد القديس أثناسيوس الحوار الذي جرى بين الأنبا انطونيوس واثنين من الفلاسفة اليونانيين وفي الفصول ٧٢\_٢٩ يورد رد الأنبا انطونيوس فيما يتعلق بعلاقة الإيمان بالحجج الفلسفية فيقول " إننا نحن المسيحيين نتمسك بالسر لا في حكمة الحجج الفلسفية بل في قوة الإيمان أننا نحن الآن مدعمون بالإيمان بالمسيح أما أنتم فتعتمدون على مماحكاتكم الكلامية، هوذا خرافات الأوثان قد تلاشت، أما إيماننا فيمتد في كل مكان. هوذا أنتم بحججكم ومماحكاتكم لم تحولوا أحد من المسيحية إلى الوثنية أما نحن فإذ ننادى بالإيمان ندحض خرافاتكم. لأن الجميع يعترفون بأن المسيح هو الله وابن الله، وبينما أنتم بفصاحتكم لا تعطلون تعليم المسبح فإننا نحن فبمجرد ذكر المسبح مصلوبًا نطرد كل الشياطين التي تخشونها كأنها آلهة. فحيث وُجدت اشارة الصليب ضعف السحر وتلاشت قوة العرافة" (فصل٧٨).

### coptic-books.blogspot.com

العفة والاعتدال فإن هؤلاء يهزأون به. انتشرت في كل البلاد؟

علَّم الإنسان شرب الخمور'، أما المخلِّص الحقيقي ورب الكُلُ الذي علَّم ٤ \_ بل وأكثر من ذلك، ماذا يقولون عن المعجزات الأخرى لألوهيته، فأى إنسان أظلمت الشمس وتزلزلت الأرض عند موته؟ فأى من البشر الذين يموتون كل يوم منذ القديم وإلى الآن حدثت عند موته عجيبة كهذه؟! ٥ \_ وإذ نترك الأعمال التي أكملها في جسده دعنا نتذكر تلك الأعمال التي تمت بعد قيامته. فأي إنسان ساد تعليمه وانتشر في كل مكان وهو نفس التعليم الواحد من أقاصى الأرض إلى أقاصيها، حتى إن عبادته قد

٦ \_ أو إن كان المسيح إنسانًا كما يدّعون وليس هو الله الكلمة فلماذا لم تستطع آلهتهم أن تمنع عبادة المسيح من أن تمتد إلى نفس البلاد التي تعبد فيها تلك الآلهة، بل بالحرى فإن الكلمة بظهوره هنا قد أوقف عبادتها وفضح ضلالها بتعليمه ؟°

' كان الهنود أكثر من غيرهم يعبدون ديونيسيوس باعتباره إله الخمر انظر ضد الوثنيين ٢٤/٢٤. ويذكر القديس أثناسيوس عن الأنبا انطونيوس أن مجرد الكلام عن الخمر واللحم كان يعد ترفا بالنسبة له راجع حياة انطونيوس: ٧. انظر فصل ٢/١٩، وراجع أيضاً فصل ٧/٣٧. يقصد منذ السقوط إلى الآن. ٤٦ يكرر القديس أثناسيوس في هذه الفقرة ما سبق أن أشار إليه في فصل ٤٦/٥. ° راجع فصل ۲/۳۱.

127

القديس أثناسيوس الرسولى

النفسانية حتى صار الزناة عفيفين والقتلة لا يعودون يحملون السيف والذين كان يتملكهم الجبن قبلا صاروا شجعانًا؟"

٥ \_ وبالإجمال ، ما الذي أقنع سكان البلاد البربرية والوثنيين في كل مكان أن يتخلوا عن عنفهم الجنوني وأن يميلوا للسلام إلا الإيمان بالمسيح وعلامة الصليب؟ أو ما الذي أعطى للبشر مثل هذا اليقين بالخلود كما فعل صليب المسيح وقيامة جسده؟

٦ \_ فرغم أن اليونانيين° قد تكلموا بكل نوع من الأساطير الكاذبة لكنهم لم يستطيعوا أن يؤلفوا أساطير تنسب لأوثانهم القيامة، إذ لم يخطر ببالهم أبدًا أن الجسد يمكن أن يحيا أيضًا بعد الموت". وهنا نحن نقبل ما

هذا يوضح القديس أنتاسيوس ما سبق ذكره في فصل ٣/٤٩ عن الفرق بين تعاليم السيد المسيح

استخدام السيف لا يدل على أن المرء يتمتع بفكر راجح " كما لو أصيب إنسان بآفة في عقله وطلب سيفًا ليشهره ضد كل من تعبه وظن أن هذا هو العقل السليم " انظر ضد الونتيين ٤/٢، كما أن السيف مؤذ " فاليد تستطيع أن تستل السيف والفم يقدر أن يذوق السم لكن كليهما لا يعرف أن هذه مؤذية إن لم يقرر العقل ذلك " انظر ضد الوثنيين ٥/٣١. والوثنيون تلطخت أذهانهم بالخطية انظر فصل ١٤ ولهذا لم يستطيعوا أن يردوا الإنسان للصواب ويقنعوه بتغيير مسلكه.

<sup>٦</sup> في فصل ٣٠ ذكر القديس أثناسيوس أن هذا التحول في حياة البشر هو برهان على حقيقة القيامة وإبطال الموت. راجع أيضنًا فصل ١/٢٨ حيث يشير إلى شجاعة الشبان في مواجة الموت بعد أن صار ضعيفا بقيامة السيد المسيح. وفي فصل ٤٧/٥ يركز عن أن تعاليم الفلاسفة لم تقنع أحدًا بأن يحتقر الموت ويتأمل في الخلود ويتغاضى عن الزمنيات وينظر إلى الأبديات.

وتعاليم الفلاسفة بالنسبة للأمور الأخلاقية. انظر فصل٢٧. · يقصد الفلاسفة اليونانيين على كيلسس ٥/٤ وراجع أيضنًا ٨/٤٤.

· فعلى سبيل المثال يصف كيلسس القيامة بأنها أمر " رجس ومنفر ومستحيل انظر رد أوريجانوس

129

## coptic-books.blogspot.com

فهل كان لهذه الكتابات تأثير مثل التأثير العظيم الذي لصليب المسيح؟ ` فالفلسفة والأفكار التي علموا بها كانت مقبولة حتى وفاتهم فقط، ولكن حتى في أثناء حياتهم فإن هذا التأثير العظيم كان موضع تنافس متبادل بينهم. لأنهم كانوا يغارون من بعضهم البعض ويهاجم كل منهم الآخر .

٣ \_ أما كلمة الله ، فالعجيب جدًا أنه بينما علَّم بلغة أبسط إلا أنه قد حجب بنور تعليمه (تأثير) أعظم الفلاسفة، وإذ جذب الجميع إلى نفسه فإنه قد ملأ كنائسه بينما أفرغ مدارسهم. والأمر المدهش أنه بنزوله إلى الموت كإنسان أ أبطل أصوات الفلاسفة وتعاليمهم عن الأوثان.

٤ \_ فهل هناك من كان موته يطرد الشياطين؟ أو من هو الذى ارتاعت الشياطين من موته كما فعلت عند موت المسيح؟ فحيث سُمّى اسم المخلّص فمناك يُطرد كل شيطان. ومن هو الذي حرّر البشر من شهواتهم

انظر فصل ٤٢/٥.

' الصليب أظهر النصرة على الموت. انظر فصل ١/٢٩. لا يرى القديس أثناسيوس أن عدم اتفاق اليونانيين فيما بينهم يدل على عدم صحة تعاليمهم، وعلى العكس من ذلك فإن اتفاق آباء الكنيسة على العقيدة السليمة يؤكد صحتها وحقيقتها، فيقول في كتاب دفاعه عن مجمع نيقية فصل ٤: " إن اليونانيين إذ لا يشهدون لنفس العقائد بل يشكك كل منهم في تعايم الآخر فإن تعاليمهم لا تحوى أي حقيقة، أما القديسون الحقيقيون والذين يعلنون الحقيقة فهم متفقون معًا ولا يختلفون فيما بينهم فبالرغم من أنهم عاشوا في أزمنة مختلفة، إلاَّ أنهم يتبعون نفس الطريق لكونهم أنبياء لله الواحد ويبشرون برأى واحد عن الكلمة.

\* موت السيد المسيح بالجسد اعتبره كل من اليهود والوثنيين أنه ضعف ودليل على أن السيد المسيح ليس هو الله انظر فصول٣١ وما بعده. غير أن المدهش هو أنه بالموت على الصليب صارت النصرة على الموت انظر فصول٢٧\_٢٩. ° انظر مر ۱۷:۱۶ وراجع فصل ۲/۳.

151

القديس أثناسيوس الرسولى

## الفصل الواحد والخمسون

فضيلة البتولية. فاعلية تعليم المسيح في تغيير الطباع الوحشية والميل للقتل والحرب.

١- ومن من البشر بعد موته أو حتى أثناء حياته علّم عن البتولية وعن أن هذه الفضيلة ليست مستحيلة بين الناس؟ أما المسيح مخلَّصنا وملك الكل، فقد كانت تعاليمه عنها لها قوة عظيمة حتى إن الأحداث الذين لم يبلغوا السن القانونية كانوا ينذرون أنفسهم ليعيشوا حياة البتولية التى تفوق

٢\_ وأى انسان استطاع أن يصل بتأثيره حتى إلى السكيثيين أو الأثيوبيين أو الفرس أو الأرمن أو الغوطيين أو أولئك الذين يقال عنهم أنهم يسكنون فيما وراء البحار" أو سكان بلاد أركانيا للى المصريين والكلدانيين ، هؤلاء الذين ينشغلون بالسحر ويبالغون في ميلهم للخرافات ولهم طباع شرسة، وأى إنسان استطاع أن يكرز بالفضيلة وضبط النفس ويندد بعبادة الأوثان كما فعل رب الكل، قوة الله، ربنا يسوع المسيح؟ ٣\_ فالمسيح لم يكرز فقط بواسطة تلاميذه بل أقنع عقول البشر ٧

> ' انظر فصل ۲۰/٥-۷. أيضيًا. · انظر فصل ٤/٧٤. ۲ انظر فصل ۱٤.

" الغوطيين: قدماء الألمان. ربما يقصد البريطانيين.

أ أركانيا اسم قديم لمقاطعة في أسيا ما بين بلاد الفرس وبحر قزوين على حدود روسيا. ° هنا يذكر القديس أثناسيوس أسماء شعوب من داخل حدود الامبراطورية الرومانية ومن خارجها

101

coptic-books.blogspot.com

يقولونه إذ بأقوالهم هذه يكشفون ضعف عبادتهم الوثنية، وذلك يؤدى للاعتراف بقيامة المسيح بالجسد، وبذلك أيضمًا يُعرف عند الكل أنه ابن الله.

الناموس'.

تجسد الكلمة

القديس أثناسيوس الرسولي

الفصل الثانى والخمسون الحروب التى حركتها الشياطين أبطلتها المسيحية.

١- فمن هو إذا الذي فعل هذا ؟ ومن هو الذي وحد بين الذين كانوا يبغضون بعضهم بعضًا وجعلهم في سلام سوى ابن الآب المحبوب، مخلص الكل، يسوع المسيح، الذي بمحبته احتمل كل شئ لأجل خلاصنا ؟ فقد تم التنبؤ منذ القدم عن السلام " الذي كان مزمعًا أن يأتى به إذ يقول الكتاب "فيطبعون سيوفهم سككًا ورماحهم مناجل، لا ترفع أمة على أمة سيفًا ولا يتعلمون الحرب فيما بعد " .

٢\_ وهذا أمر لا شك فيه، فالبر ابرة ذوى الأخلاق الوحشيّة بالفطرة ، حينما كانوا لا يزالون في عبادتهم الوثنية، كانوا يحاربون بعضهم بعضًا بجنون، ولا يحتملون أن يبقوا ساعة واحدة بدون سلاح.

٣\_ ولكن حينما يسمعون تعليم المسيح فإنهم في الحال يتحولون إلى أعمال الزراعة بدلا من القتال، وبدلا من تسليح أيديهم بالسيوف فإنهم يرفعونها في الصلاة ، وبالإجمال فإنهم عوض أن يحاربوا بعضهم بعضًا

ا يكرر القديس أثناسيوس هنا هذا السؤال الذي سبق أن ذكره في فصل ٤/٤٨ في مجال المقارنة بين أفعال السيد المسيح الفائقة وبين ما يفعله الآخرون.

· انظر الفصول ١/٣، ٤/٣، ٢/٣٢. \* اِش ۲:۲. .1/0 . 1/2

أشار القديس أثناسيوس إلى بعض هذه التنبؤات في فصلي ٣٦، ٣٧.

° في الرسالة ضد الوثنيين ٣/٢٥ يذكر القديس أنتاسيوس أسماء شعوب كثيرة من البرابرة منهم السكيثيون الذين تتصف أخلاقهم بوحشية خطيرة موضحًا مظاهر هذه الوحشية. أ في موضع آخر يذكر القديس أثناسيوس أن " اليدين هما لإتمام الأعمال الضرورية ولرفعها في الصلاة غير أن خطية البشر " حركت أيديهم إلى العكس وجعلتها ترتكب القتل " انظر ضد الوثنيين

coptic-books.blogspot.com

أن يعرفوه وأن يعبدوا الآب عن طريقه. يكون متسلحًا بالسيوف بسبب الحروب المستمرة بينهم. ما فيها مع تقديم الذبائح للشياطين أن تغير من روحهم المتوحشة. إلى المودة والصداقة هو أهم شئ لديهم.

بالتخلى عن طباعهم الفظة والكف عن عبادة آلهة آبائهم'، بل وأن يتعلموا ٤\_ فاليونانيون والبرابرة حينما كانوا لا يزالون يعبدون الأوثان اعتادوا أن يحاربوا بعضهم بعضًا". وكانوا قساة حتى على ذويهم . ولم يكن ممكنًا على الاطلاق للواحد منهم أن يَعبُر بحرًا أو أرضًا دون أن وكانوا يستعملون السلاح في كل مسيرة حياتهم، إذ كانوا يعتمدون على السيف عوض العصى كسند لهم. ولم تستطع عبادتهم للأوثان بكل ٦\_ ولكن حينما انتقلوا إلى نهج تعاليم المسيح حدث أمر عجيب إذ إنهم قد نخسوا في ضمائر هم حقا وتخلوا عن وحشية القتل، ولم يعودوا يفكرون في القتال والحرب بل أصبحوا يعيشون في سلام تام، وصار كل ما يؤول

' انظر فصل ٣٠/٥٠ البرابرة: هم الشعوب التي كانت لا تتحدث اللغة اليونانية ولا تعرف الثقافة اليونانية في ذلك العصر، إذ كانت اللغة اليونانية حينتذ هي لغة الثقافة والعلم. وهكذا يمكن أن نطلق على تلك الشعوب بلغة اليوم أنها كانت شعوب "غير متحضرة ". " انظر فصل ١٢ من مقال "ضد الوثنيين ". أ في فصل ٤٥ من مقالته "ضد الوثنيين " يذكر القديس أثناسيوس بالتفصيل مظاهر هذه القسوة. ° وهذا بدلاً من الاتكال على الرب والثقة به كما جاء في مز ٤:٢٣، أمثال ٢٦:١٢. · في فصل ١١/٥ من ضد الوثنيين يذكر القديس أثناسيوس أنه كانت تقدم ذبائح من البشر. فصل ١٤/٤، ٢/٤٧. وفي فصل ٣٠/٥ يشير القديس أنتاسيوس إلى بعض الوقائع ليبر هن على حقيقة قيامة المسيح ويتسائل: هل يمكن لشخص ميت أن ينخس ضمائر الآخرين حتى يجعلهم يرفضون نواميس آبائهم الموروثة ويخضعون لتعاليم المسيح؟

القديس أثناسيوس الرسولى

التجارب'، ويثابرون في الأتعاب، وحينما يُشتمون يصبرون، وإن سُلبوا لا يبالون. والأمر المدهش أكثر أنهم يحتقرون الموت نفسه ، ويصيرون شهداء للمسيح.

عن هذه التجارب انظر فصل ٢٧.

عن احتقار تلاميذ المسيح للموت انظر فصول ٢٧، ٢٨، ٤/٤.

100

coptic-books.blogspot.com

يتسلحون ضد الشيطان وضد الأرواح الشريرة'، وينتصرون عليها بفضيلة

٤\_ هذا هو بلا شك برهان على ألوهية المخلّص، لأنه علّم البشر ما

عجزوا عن أن يتعلموه من الأوثان"، كما أنه افتضاح ليس بقليل لضعف الشياطين والأوثان ودليل على أنها لا شئ. فالشياطين لأنها تعرف ضعفها كانت تحرّض البشر قديمًا ليحاربوا بعضهم بعضًا ، لئلا إن كفوا عن ذلك تحولوا إلى محاربة الشياطين. ٥\_ فتلاميذ المسيح بدلاً من أن يحاربوا بعضهم بعضًا فإنهم يصطفون في مواجهة الشياطين بأخلاقهم وأعمالهم الفاضلة ، فيطردونها ويهزأون برئيسها. وهكذا فإن تلاميذ المسيح يضبطون أنفسهم في شبابهم، ويحتملون

منذ السقوط أصبح الشيطان عدوا للإنسان. وعندما يرتبط الإنسان بتعاليم السيد المسيح فإن المسيح يفتح عينيه ويقويه ليجاهد ضد الشيطان (انظر رسالة أفسس٢٠٠٦) وكمثال لمحاربة الشيطان يذكر القديس أثناسيوس التجارب التي تعرض لها القديس أنطونيوس. انظر حياة أنطونيوس فصل ٥. عن كون المسيح هو المعلم الصالح راجع فصل ١٥. يقصد أن عبادتهم للأوثان لم تستطع أن تغير من طباعهم المتوحشة أو تصرفاتهم الفظة. انظر فصل ٥/٥١.

\* الآلهة المزعومة بسبب الغيرة المتبادلة بينها كانت تدفع حتى الخلائق البشرية للاشتباك والنزاع فيما بينها. انظر ضد الوثنيين فصل ٢/١٢ ويذكر القديس أثناسيوس مثالاً من محاربة اليونانيين المستمرة للبرابرة انظر فصل ٥١/٤. ° مع أن القديس أثناسيوس يستخدم عبارات من الحياة العسكرية مثل " يصطفون "، " مواجهة " إلا أن ما يريد أن يوضحه بالأكثر هو الفرق بين ما يفعله المسيحيون الذين يصفهم " بتلاميذ المسيح " وما يفعله غير المؤمنين. وربما كان القديس أثناسيوس يفكر في واقع عصره. فمنذ أن تولى قسطنطيوس الإمبراطورية لم يعد هناك حروب كالتي كانت من قبل وبدلاً من الحروب بين البشر صارت هناك حروب مع العدو الحقيقي للإنسان أى ضد الشيطان. انظر رسالة بولس الرسول إلى أفسس ٢:٠١، وهذه الآيات يشرحها القديس أثناسيوس في كتابه حياة أنطونيوس فصل ٢١. · انظر أيضاً فصل ٣٠ حيث يذكر أن الشياطين كانت تهرب بمجرد سماع اسم المسيح.

102

القديس أثناسيوس الرسولى

تجسد الكلمة

النفس وضبط الذات.

٢\_ والآن صاروا يهجرون المعبودات التي كانوا يعبدونها من قبل'، وذلك الذي كانوا يهزأون به كمصلوب صاروا الآن يعبدونه مسيحًا، معترفين به أنه الله. والذين كانوا يُدعَون آلهة بينهم غلبوا بعلامة الصليب. أما المخلص المصلوب فقد صار ينادى به في كل المسكونة إلمهًا وابن الله. والآلهة التي كان يعبدها اليونانيون سقطت في نظرهم لأنها كانت معثرة لهم . أما أولئك الذين قبلوا تعاليم المسيح فإنهم يعيشون حياة أكثر عفة

٣\_ فإن كانت هذه الأمور وما يماثلها هي أعمال بشرية فليذكر لنا \_\_ مَن يريد \_ أعمالا مماثلة عملها البشر في عصر سابق وهكذا يمكنه أن يقنعنا". أما إن ثبت أن هذه الأمور ليست أعمال بشر بل أعمال الله، وهي كذلك فعلا، فلماذا يبقى غير المؤمنين على ضلالاتهم ولا يعترفون بالرب الذي عملها؟

٤\_ مثلهم متل إنسان عجز أن يعرف الله الخالق من أعمال خليقته. لأنهم لو عرفوا ألوهيته من خلال سلطانه على الكون لكانوا قد أدركوا أن أعمال المسيح التي عملها في الجسد ليست أعمالاً بشرية بل هي أعمال

انظر فصل ۳۱ وما بعده. ل يذكر القديس أنتاسيوس في "ضد الونتيين" ما يفعله اليونانيون من أمور مخطة لإرضاء آلهتهم (انظر فصول ١١ – ١٢)، وأن هذه الأفعال قد انتشرت في كل مدينة (انظر فصل ٢٥/٤). " في هذه الجملة يلخص القديس أثناسيوس ما سبق أن تحدث عنه في الفصل ٤٩ وما بعده. \* أعمال السيد المسيح التي عملها في الجسد تشهد بألو هيته انظر فصل ٣٢.

101

coptic-books.blogspot.com

الفصل الثالث والخمسون كل العبادة الوثنية قد هبطت إلى أسفل السافلين بضربة واحدة من المسيح إذ إنه تحدث سرًا إلى ضمير الإسان.

١ - ولنذكر أيضًا برهانًا عجيبًا جدًا على ألوهية المخلُّص فنقول : أى إنسان عادى أو ساحر أو طاغية أو ملك استطاع أن يواجه بنفسه ويحارب ضد كل عبادة وثنية وكل قوات الشياطين أوكل سحر وكل حكمة لليونانيين بينما كان كل هؤلاء في أوج قوتهم وازدهزارهم، باسطين نفوذهم على الكُل؟ ومن استطاع أن يوقعهم جميعًا بضربة واحدة مثلما فعل ربنا كلمة الله الحقيقي ، الذي يكشف في الخفاء ° ضلالات جميع الناس ويخلص بنفسه كل البشر من هذه الضلالات كلها، حتى إنهم صاروا يدوسون الأوثان التي كان يعبدونها من قبل؟ أما الذين اشتهروا بالسحر فصاروا يحرقون كتبهم . والحكماء صاروا يفضلون تفسير الأناجيل على كل الدراسات الأخرى.

لا لا يذكر القديس أنتاسيوس هنا براهين جديدة بل أنه يقدم مجملاً لما سبق أن أشار إليه في الفصول السابقة.

" يشير القديس أثناسيوس في كتابه " حياة أنطونيوس " فصل ٢٣ إلى أنه من خداعات الشياطين للبشر أنها تخيف النفوس متخذة صورًا مرعبة منها أنها تظهر في شكل حشود من القوات. " تعبير أن المسيح قضى على العبادات الوثنية وكل أعمال السحر " بضربة واحدة " يدل على أن المعركة لم تستمر طويلاً بل إنه فعل هذا بمجرد ظهوره الإلهى في الجسد انظر أيضًا فصل ٢/٤٧. \* انظر " حياة أنطونيوس " فصل ٢٨. وفي الفصل ٥٥ من تجسد الكلمة يوضح نتيجة مجيء المخلص وتأثير ذلك على العبادات الوثنية . ° المسيح يعمل في الخفاء ويبطل كل الضلالات التي يعلّم بها المغالطون علانية. انظر فصل ٥٠. ربما يقصد ما ورد في أعمال الرسل ١٩:١٩ ـ. ٢.

القديس أثناسيوس الرسولى

تجسد الكلمة

## الفصل الرابع والخمسون

إن الكلمة المتجسد يُعرف لنا بأعماله كما هو الحال مع الله غير المنظور. وبأعماله ندرك رسالته التي يريد بها أن يجعلنا آلهة. ولنكتف بذكر القليل منها تاركين كثرتها المبهرة للأبصار لمن يريد أن يبصر.

١\_ و هكذا إذن، فكما أنه إذا أراد أحد أن يرى الله، غير المنظور، الذي هو بطبيعته غير منظور ولا يمكن رؤيته قط، فيمكنه أن يعرفه ويدركه من أعماله' كذلك فعلى من لا يستطيع أن يرى المسيح بعقله أن يدركه على الأقل من أعمال جسده، ويفحص إن كانت هذه أعمال بشريّة أم أعمال الله. ٢\_ فإن كانت أعمالاً بشرية جاز له يسخر "، أما إن لم تكن بشرية بل هى أعمال الله فلا ينبغى أن يسخر مما لا يستحق السخرية بل بالحرى فليتعجب لأنه بواسطة وسائل عادية جدًا كهذه أظهرت لنا الإلهيات ، ولأنه بواسطة الموت طال عدم الموت الجميع، ولأنه بتأنس الكلمة عُرفت عنايته بكل الأشياء، كما عُرف كلمة الله نفسه خالقها وواهبها. ٣\_ لأن كلمة الله صار إنسانًا لكى يؤلهنا نحن ، وأظهر نفسه في

ا من خواض الله الذاتية أنه غير منظور ومع ذلك فإنه يُعرف بواسطة أعماله انظر فصل ١/٢٣. من لا يستطيع رؤية المسيح بعقله فهو أعمى روحيًا، ولهذا يجب عليه أن يستخدم أعينه الجسدية ليعرف المسيح من خلال أعماله بالجسد وبواستطها يعترف بألو هيته انظر فصل ٢/٣٢. " عن سخرية اليونانيون بأمور لا تستحق السخرية انظر فصل ١/٤١.

° هذه العبارة من العبارات المشهورة عند آباء الكنيسة الكبار مثل القديس ايريناؤس وأثناسيوس وكيرلس وغريغوريوس النيستي وغريغوريوس النزينزي. وكثيرًا ما يستخدمها القديس أنتاسيوس في كتاباته الأخرى (حوالى ١٠ مرات) وهذا التعبير عند الآباء لا يعنى أن الإنسان يصير بطبيعته إلها، بل يعنى أنه يشترك في الحياة الإلهية، حياة البر والقداسة.

109

coptic-books.blogspot.com

مخلِّص الجميع كلمة الله'. ولو كانوا قد عرفوا هذا حينذاك " لما صلبوا رب المجد " كما قال بولس الرسول .

انظر فصل ١.

تجسد الكلمة

1014323

القديس أثناسيوس الرسولى

101

ا من لا يعترف بألوهية المسيح من خلال أعماله التي قام بها وهو في الجسد فهو مُدان (انظر تجسد الكلمة فصل ٣٢). ۲ اکو ۲:۸.

٥ إذا فمن الأفضل ألا يحاول الإنسان أن يتحدث عنها كلها مادام لا يستطيع أن يوفي ولو جزءًا منها حقه، وإن ذكرنا عملاً آخر منها فإننا نترك لك باقى الأعمال كلها للتعجب منها. لأنها كلها عجيبة على السواء. وأينما وجه الإنسان بصره فإنه يرى ألوهية الكلمة ويتملك عليه الذهول العظيم.

بداية الفصل الأول من كتابه تجسد الكلمة قائلاً " اكتفينا بما أوضحناه في بحثنا السابق مع أنه قليل من كثير ببيان ضلال الأمم في عبادة الأوثان وخرافاتها ".

171

coptic-books.blogspot.com

جسد لكى نحصل على معرفة الآب غير المنظور'، واحتمل إهانة البشر لكى نرث نحن عدم الموت". لأنه بينما لم يمسه هو نفسه أى أذى، لأنه غير قابل للألم أو الفساد، إذ هو الكلمة ذاته وهو الله، فإنه بعدم قابليته للتألم حفظ وخلّص البشر \* الذين يتألمون والذين لأجلهم احتمل كل هذا °. ٤\_ وباختصار فإن الأعمال التي حققها المخلص بتأنسه عظيمة جدًا في نوعها وكثيرة في عددها، حتى أنه إذا أراد أحد أن يحصيها فإنه يصير مثل الذين يتفرسون في عرض البحر ويريدون أن يحصوا أمواجه. لأنه كما أن الإنسان لا يستطيع أن يحصى كل الأمواج بعينيه، لأن الأمواج تتتابع بطريقة تبلبل ذهن كل من يحاول ذلك، هكذا من يحاول أن يحصى كل أعمال المسيح في الجسد، فمن المستحيل أن يدركها كلها إذ إن الأعمال العظيمة التي تفوق ذهنه هي أكثر من تلك التي يظن أنه قد أدركها ٧.

ا استعادة البشرية معرفتها لله الآب كان هو السبب الثاني للتجسد، انظر الفصول ١١ – ١٩. ٢ بهذه الجملة يعبر القديس أنتاسيوس في اختصار عن تعليمه عن الفداء. انظر أيضاً فصل ٢٠، ٣٢ والمقالة الأولى ضد الأريوسيين فقرة ٣٨، ٣٩. " الكلمة ذاته هو الله "Αὐτολόγος" يأتى هذا المصطلح مرتبط بمصطلح آخر هو "Αὐτοσοφία" "إن الله هو ذاته الحكمة و هو ذاته الكلمة. انظر المقالة الرابعة ضد الأريوسيين فقرة ٢. \* التجسد كان من أجل خلاصنا، فالله الكلمة اتخذ له جسدًا قابلاً للألم والموت مع أنه هو غير متألم و لا مائت، وذلك لكي يقضى على الموت والفساد، انظر الفصول ٨ \_ ٩. ° يجمل القديس أثناسيوس في هذه الفقرة ما سبق أن استعرضه في فصل ٢٦. " يصف القديس أثناسيوس الأعمال التي أتمها المخلّص بتأنسه بأنها " أعمالاً عظيمة " κατορθώματα، وسبق أن استخدم هذا التعبير ليصف به ما عمله السيد المسيح إذ إن بو اسطته امتلا العالم كله بمعرفة الله، انظر ضد الوثنيين ٦/١. ٧ يستخدم القديس أثناسيوس هذا التشبيه ليوضح كثرة الأعمال التي أتمها المخلّص وصعوبة حصرها. وما يمكن عمله هو التحدث عن بعض هذه الأعمال. ومن الجدير بالذكر أن القديس أنتاسيوس استخدم هذه الطريقة عندما كان يتحدث ضد ضلالات الأمم في عبادة الأوثان فيشير في

17.

القديس أثناسيوس الرسولى

بل يلازم قصره فإن المارقين إذ ينتهزون فرصة عدم ظهوره يعلنون عن أنفسهم وكل منهم يدّعي أنه ملك ويحاول التأثير على البسطاء وإقناعهم بأنه ملك، وهكذا ينخدع الناس بهذا الاسم، لأنهم بينما يسمعون أن هناك ملكًا فإنهم لا يرونه لعدم استطاعتهم الدخول إلى القصر'، ولكن حينما يخرج الملك الحقيقي ويظهر فحينئذ يفتضح أمر أولئك المارقين بظهوره . وإذ

يرى الناس الملك الحقيقي فإنهم يهجرون أولئك الذين أضلوهم سابقًا. ٥\_ وبنفس الطريقة فإن الأرواح الشريرة قد أضلت البشر في القديم منتحلة لنفسها كرامة الله. ولكن عندما ظهر كلمة الله في الجسد، وعرقنا بأبيه، فحينئذ بَطلت وتبددت خداعات الأرواح الشريرة. وإذ بدأ البشر يحولون أنظارهم إلى الإله الحقيقي، كلمة الآب، فإنهم أصبحوا يهجرون الأصنام، وصاروا الآن يعرفون الإله الحقيقي".

٦- والآن هذا هو البرهان على أن المسيح هو الله الكلمة، وقوة الله. لأنه إن كانت الأمـور البشرية تُبطَل وكلمة المسيح تثبت فيكون واضحًا

· بهذا المثل لا يقصد القديس أثناسيوس أن الله كان غائبًا عن العالم وغير مهتم به قبل أن يتجسد الله الكلمة، لأنه لو كان قد حدث شئ من ذلك لأظهر هذا ضعف الله وليس صلاحه انظر فصل٦/٨. وما أراد أن يشدّد عليه هذا هو أن الله هو ضابط كل شئ وأنه يعمل في قصره غير أن الناس لا يستطيعون أن يقبلوا إليه. فبعد السقوط لم يقدر البشر على التعرف على الله في سمائه إذ هم لا يرونه بل يسمعون عنه. وعدم تحققهم من وجود الملك الحقيقي لا يرجع إلى عدم وجود هذا الملك الحقيقي إذ هو موجود بالفعل في سمائه، بل يرجع إلى أن البشر لم يريدوا أن يؤمنوا بالنبؤات الخاصة بهذا الملك الحقيقي انظر فصل ٢/١٢. · التشبيه بحياة الملك ورد أيضًا في فصل ٢/٨\_٤. أ في الفقرة السابقة أشار القديس أثناسيوس إلى أن هؤ لاء المارقين هم بعض البشر الذين أضلوا البشر، وفي هذه الفقرة يشير إلى الأرواح الشريرة التي أضلت هي أيضًا البشر وفي فصل ٤٧ يوضح بالتفصيل هذه الضلالات. تجسد الكلمة

## coptic-books.blogspot.com

الفصل الخامس والخمسون ملخص لما سبق. إبطال العرافة الوثنية ألخ وانتشار الإيمان. لقد جاء الملك الحقيقى وأسكت كل المغتصبين.

١\_ وبعد كل ما قلناه يحق لك أن تعلم هذا أيضًا وأن تضعه أساسًا لكل ما سبق أن قررناه وأن تتعجب منه بشدة، وهو أنه منذ مجئ المخلص بيننا فإن العبادة الوثنية لم تعد تتمو بل إن ما كان موجودًا منها قبلاً بدأ يتناقص ويتلاشى تدريجيًا. وبالمتل فلم يبطل تقدم الفلسفة (الوثنية) اليونانية فحسب بل إن ما كان موجودًا منها بدأ الآن يذبل. والشياطين لم تعد قادرة على خداع الناس بالخيالات والعرافة والسحر، وإن تجاسرت وحاولت أن تفعل

٢\_ ونلخص الحديث هكذا: لاحظ كيف أن تعليم المخلص يزداد انتشارًا في كل مكان بينما كل عبادة وثنية وكل ما يتناقض مع إيمان المسيح يذبل كل يوم ويضعف ويتلاشى. وهكذا إذ تنظر ذلك فاعبد المخلُّص الذي هو فوق الكلّ، والمقتدر أى الله الكلمة، واشجب هؤلاء الذين غلبهم وأبادهم. ٣\_ لأنه كما أنه حينما تأتى الشمس فلا تسود الظلمة بعد، وإن بقى شئ منها في أى موضع فإنه يتبدد"، هكذا يحدث الآن، فإنه عندما أتى الظهور الإلهى لكلمة الله فإن ظلمة العبادة الوثنية لم تعد تسود بعد،

٤\_ فكما أنه إن كان هناك ملك يملك في بلد ما لكنه لا يظهر لشعبه

فى هذه الفقرة يلخص القديس أثناسيوس ما استعرضه في فصل ٥٣. ۲ رو٩:٥. · سبق أن استخدم هذا التشبيه في فصل ٣/٢٩.

177

القديس أثناسيوس الرسولي

ذلك أخجلت بعلامة الصليب'. وأصبحت كل أجزاء المسكونة مستنيرة بتعليمه. الفصل السادس والخمسون فتَش الكتب وبذلك تتمم هذا البحث. تعلَم أن تترقب مجيئه الثاني ويوم الدينونة.

١- فلتكن هذه إذًا هى تقدمتنا إليك أيها الإنسان المحب للمسيح كمبادئ أساسية موجزة عن إيمان المسيح وظهوره الإلهى لنا. وهذا يعطيك فرصة لكى تفحص نصوص الكتب المقدسة وتُعمل ذهنك فيها بإخلاص، فتتعلّم منها بصورة أكمل وبوضوح أكثر التفاصيل الدقيقة لما سبق أن قلناه. ٢- لأنها نصوص قد نُطق بها وكُتبت من الله على أيدى اناس تكلموا من الله. ونحن نعرقك بما تعلمناه من المعلّمين الذين درسوا الكتب المقدسة، والذين صاروا شهودًا لألوهية المسيح ، وذلك لكى تزداد غيرة بدورك في الدر اسة و التعلم.

أوضح القديس أثناسيوس أن الكتب المقدسة قد تتبأت بكل وضوح عن مجىء الله فى الجسد، انظر فصل ٣٨. ويقول إن اليهود لم يلتفتوا إلى الكتب المقدسة بإخلاص، انظر ضد الوثنيين ٤٦/٤، رغم أن الكتب المقدسة المُوحى بها كافية لتوضيح الحق انظر ضد الوثنيين ٣/١ وأيضاً " أن الأسفار كافية للتعليم " انظر حياة أنطونيوس فصل ١٦.

ليشير القديس أثناسيوس إلى هذه النصوص أيضًا فى ضد الوثنيين ٣/١.
لعله يشير إلى مؤلفات آباء مدرسة الأسكندرية.

<sup>1</sup> ككو ١٠:٥، فى كتاباته الدفاعية لا يتحدث القديس أثناسيوس كثيرًا عن المجىء الثانى للسيد المسيح لدينونة العالم، بل يذكره فى اختصار شديد، انظر ضد الوثنيين ٤/٤٧، تجسد الكلمة ١/٥،

170

### coptic-books.blogspot.com

أمام أنظار الجميع أن ما يبطُل هو وقتى'، أما ما يثبت فهو الله وابن الله الحقيقي، كلمته الوحيد الجنس.

الدر اسة والتعلم.

تجسد الكلمة

ا عندما آمن البشر بالسيد المسيح فإنهم اقتتعوا بالاهتمام بالأمور الأبدية وغضوا النظر عما هو

1014323

القديس أثناسيوس الرسولى

عندما آمن البشر بالسيد ا
 زمنی، انظر فصل ٤٧/٥.

الفصل السابع والخمسون وفوق كل شئ عش الحياة التي تؤهلك للأكل من هذه الشجرة، شجرة المعرفة والحياة، وتتمتع بالأفراح الأبدية. تسبحة ختامية.

 ۱ إن دراسة الكتب المقدسة ومعرفتها معرفة حقيقية تتطلبان حياة صالحة، ونفسًا طاهرة وحياة الفضيلة التي بالمسيح . وذلك لكي يستطيع الذهن \_ باسترشاده بها \_ أن يصل إلى ما يتمناه وأن يدرك بقدر استطاعه الطبيعة البشرية ما يختص بالله الكلمة .

٢\_ فبدون الذهن النقى، والتمثل بحياة القديسين، لا يستطيع الإنسان أن يفهم أقوال القديسين. فكما أنه إذا أراد إنسان أن يبصر نور الشمس عليه أن يمسح عينيه ويجليها، لكي تقترب نوعًا ما من نقاوة النور الذي يريد أن يراه، حتى إذا استنارت العين يمكنها أن ترى نور الشمس. أو كما أنه إذا أراد انسان أن يرى مدينة أو قرية فيجب عليه أن يذهب إلى هناك لكي يراها ، هكذا فمن يريد أن يعرف فكر أولئك الذين يتكلمون عن الله يلزمه بالضرورة أن يبدأ بغسل نفسه وتطهيرها بتغيير طريقة حياته

" طهارة النفس كافية في حد ذاتها للتأمل في الله " انظر ضد الوثنيين ٤/٢.

حوهر الله لا يمكن إدراكه ἀκατάληπτος انظر الدفاع عن مجمع نيقية ٢٢، عن مجمع أرمينيا وسيلفكيا ٣٥. ولهذا فالذهن يمكن أن يدرك بقدر استطاعة الطبيعة البشرية ما يختص بالله الكلمة، وذلك لأن الابن، إذ هو الصورة الحقيقية للآب، فإن من يرى الابن يرى الآب أيضًا، انظر المقالة

الأولى ضد الأريوسيين ٢١، ٢٢، ٢٧، ٢٨، عن مجمع سيلفكيا ٤٢، الدفاع عن مجمع نيقية ١٠. أعن أهمية أن يذهب المرء إلى بلد ما للتأكد بنفسه مما يحدث فيها انظر فصل ٣/٢٨\_٥ حيث يذكر القديس أنناسيوس أنه بالمثل من يريد أن يرى نصرة السيد المسيح على الموت فعليه أن يذهب إلى

انظر ضد الوثنيين فصل ٣٤. كنيسة المسيح. ويقصد القديسين كتبة الوحى الإلهى.

coptic-books.blogspot.com

للصالحين ملكوت السموات، أما للذين عملوا السيئات فالنار الأبدية والظلمة

٤ - لأنه هكذا يقول الرب نفسه أيضًا " من الآن تبصرون ابن الإنسان جالسًا عن يمين القوة وآتيًا على سحاب السماء في مجد الآب " . ٥\_ ولهذا السبب عينه نجد أيضًا كلمة للمخلص تهيئنا لذلك اليوم إذ يقول " كونوا مستعدين واسهروا لأنه يأتى في ساعة لا تعلمونها " لأنه بحسب قول الرسول بولس " لأنه لابد أننا جميعًا نظهر أمام كرسى المسيح لينال كل واحد ما كان بالجسد بحسب ما صنع خيرًا كان أم شرًا "

وهذا لا يعنى أنه لا يهتم بالبعد الإسخاتولوجي، فهذه الكتابات تركز بالأكثر على السيد المسيح كخالق ومخلص، فعلى سبيل المثال يكتب القديس أثناسيوس كتابه الدفاعي "ضد الأريوسيين " وفيه يعتبر هرطقة الأريوسية أنها ضد المسيح فصل ١/١ وأيضًا يذكر نفس الأمر في كتابه حياة

ا هذه الآية من مت ٢٢:٢٦، وقد أضيف إليها عبارة " في مجد الآب " وربما كان ذلك بتأثير الآية "قإن ابن الإنسان سوف يأتى في مجد أبيه مع ملائكته" التي جاءت في مت٢٢:١٦، حيث تشير الآية التالية إلى دينونة العالم مما يتفق مع سياق الكلام السابق. وحالة المجد هذه هي عكس حالة الفقر

مذه الآية مركبة من الآيتين الواردتين في مت٢:٢٤، مت٤:٢٤، ولقد وردتا في المقالة الدفاعية الثالثة ضد الأريوسيين فقرة ٤٥، ٤٩ لإثبات ألوهية الابن وأنه يعرف الساعة إذ هو إله

177

القديس أثناسيوس الرسولى

تجسد الكلمة

الخارجية.

أنطونيوس ٩/٦.

والتواضع المذكورة في الفقرة السابقة.

حق. ۳ ۲کو ٥:٠١.

ملحق فهارس

فهرس للآيات الكتابية الواردة بالهوامش

|                                                | R      | أولاً: العهد القدي   |
|------------------------------------------------|--------|----------------------|
| ٢٢ ٤: ١٢ ، ١٤: ٥ مصم ٥: ٤ ١٠ ٢٢                | الصفحة | التكوين              |
| ۲ صم۲:۲۲۰۰۰ ۲۰۱                                | ۷      | تك ١:١               |
| ۲ صم ۵: ٤: ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰   | ۸      | تك ١:٢٦_٧٢           |
| الملوك الأول                                   | 9      | تك ٢:١٢_٧٧           |
| ١ مل٢ ١٠:٢                                     | ۷۰     | ٤ ٢٠                 |
| ۱۰۹۲۳_۲۱:۱۷ مل                                 | ۱۰۳    |                      |
| الملوك الثاتى                                  | ۱۰۳۳۳  | : 19 . 79: 70 55     |
| ۲ مل ۲:۳۳_۳۵ ۳۰ ۱۰۹                            | 11£    | تك ٤٩:٠١             |
| ۲ مل: ۵ ۸                                      |        | العدد                |
| ٢٠٠٢١:١١ لمل ٢١:١١                             | 1 • 1  | عد ۲۱:۲۱:۰۳          |
| ٢ مل ١٩: ٨ - ٢٦ ١٢                             | 9 £    | عد ۲: ۰۰۰۳           |
| ٢ مل ٢٢ ١:٢٢                                   | 99691  | عد ۲:۷:۲:۰۰.         |
| أخبار الأيام الثانى                            |        | التثنية              |
| ۲۱خ ۲۲:۳۰ ۲۲:۳۰                                | ۷ ۰    | تت ۲۳:۲۱             |
| المزامير                                       | ۰۹۷    | نت ۲۸:۲۸             |
| مز ۲۳ ۱۰:۱۲                                    | ۱.     | 7 .1.2.1.7           |
| مز۲:۲۲ ۱۶:۲۲ مز۲۰۳                             | 1      | تت ۲ ، ۰ _ ۱ : ۳ ؛ ت |
| مز۲:۲۲ ـ ۱۸ ۹۷                                 |        | يشوع                 |
| مز۲۲: ٤ ٤ . ۲۰                                 | 1 . 1  | یش ۲                 |
| مز ۲:۷۴ ۷:۲٤                                   |        | صموئيل الأول         |
| مز ۲:۸۲ ،۷، ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ | 1      | 1 صم ۱۸:۱۹           |
| مز ۱۳:۹۱ ۱۳:۹۱                                 |        | صموئيل الثانى        |
|                                                |        |                      |

اف

coptic-books.blogspot.com

ويقترب إلى القديسين أنفسهم بالاقتداء بأعمالهم. وهكذا إذ يشترك معهم في السلوك يمكنه أيضًا أن يفهم ما قد أعلن لهم من الله، وبعد ذلك إذ يكون قد ارتبط بهم ارتباطًا وثيقًا فإنه يفلت من الخطر المحدق بالخطاة والنار في يوم الدينونة، ويحصل على ما أعد للقديسين في ملكوت السموات، " ما لم تر عين ولم تسمع أذن ولم يخطر على بال إنسان " ما أعد للذين يعيشون في الفضيلة، ويحبون الله الآب بالمسيح يسوع ربنا الذي به ومعه يحق للآب نفسه، مع الابن نفسه، في الروح القدس، الكرامة والقدرة والمجد إلى دهر الدهور أمين.

' اکو ۲:۴. لا يستخدم القديس أثناسيوس هذه الذكصولوجية ومثلها في كثير من كتاباته، منها الدفاع عن مجمع نيقية فصل ٣٢ ورسالته إلى سرابيون ٧، ٢٣.

القديس أثناسيوس الرسولى

171

J014323

التكوين تك ١:١ ... 正 1:17-1 -17:7 近 ..... £ 55 79:40 55 1 .: 19 35 العدد 2117:17-26 37:0aL 37: Y1. التثنية تت ۲۳:۲۱ تَتْ ۲۸:۲۸ 2.1.7 تت ٢: ٣٤ - ١ -يشوع یش ۲.... صموئيل الأ اصم ۱۸:۹ صموئيل

| ملحق فهارس         |           |                      |
|--------------------|-----------|----------------------|
|                    | -         | ثانيًا: العهد الجديد |
|                    |           |                      |
|                    | الصفحة    | إنجيل متى            |
| لو ٢١:١٦ ١٦:١٢ لو  | 9         | مت ۲۳:۱ تمه          |
| لو ۱۰:۱۹ ۱۰:۱۹     | 99        | مت۲:۱۰۲              |
| لو ۲۲:۱۴ ۲۲        | 1.9       | متى ١١: ٥            |
| إنجيل يوحنا        | 11£       | مت ۱۳:۱۱             |
| يو ۲:۱ ۳:۱         | ۱ ٤ ۳     | مت ۲٤:۱۲             |
| يو ۲:۲ ۱۹          | 177       | مت ۲۷:۱۶             |
| يو ۳:۳، ۵، ٤٠      | ۶         | مت ۲۰۰۱؛ ۲۰۰۰۰۰      |
| يو ۳:۳۳ ۱۸         | ۲         | مت ۲۶:۱۹             |
| يو ٥: ٣٩ ٣٩        | ۳۷        | مت ۲۱:۳۳:۲۱ ع        |
| يو ۳۲:۹_۳۳ ۱۱۰     | 177       | مت ۲:۲٤، ۲۶ مت       |
| يو ١٠: ٣٧-٨٣ ٥١    | 177       | مت ۲۲:۲۲             |
| يو٢:١٢٢٧           |           | إنجيل مرقس           |
| يو ١٤: ٦ ٦: ١٤     | ۱ ٤ ۳     | مر ۲۲:۳              |
| يو ١٤:٧٢، ١٣:١٦ ١٨ | 91        | مر ٥:٧               |
| يو ۸۸: ۵ ۲٤        | ۱ ± ±     | مر ۲۹:۱۵             |
| سفر أعمال الرسل    | 121 .121. | مر ۱۷:۱۳             |
| أع ٢:٤٢ ٢٤:٢ وأ    |           | إنجيل لوقا           |
| 107 YV:YEI         |           | لو ٤: ٤ ٣            |
| تع۲:۷۲ ۳۱، ۳۷:۲۶   |           | لو ۱۰:۱۸             |
| iع ۲۲ ۱۳:٤ وi      |           | لو ۱۹:۱۰             |
| ۹۰ ۳۳_۳۲:۸ei       |           | لو 11:01             |

"ف

coptic-books.blogspot.com

|              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ملحق فهارس  |  |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|--|
| ثانيًا: الع  | إش ۷:۰۳ ۱۰۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 117         |  |
|              | اِش ۸:۵۳ ۸:۰۰ ا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 140         |  |
| إنجيل م      | إش ۲۵:۸_۹۹۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 117         |  |
| مت ۲۳:۱ ت.   | إش ۲:۵۳_۲۳ ۱۲ ۲:۵۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |  |
| مت ۲:۱-۳     | إش ۳ ۵ : ۹ : ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 107         |  |
| متى ١١:٥     | إش ۹،۸:۳۳ ۹،۸:۳۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |             |  |
| مت ۳:۱۱      | إش ۸:٦٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 107         |  |
| مت ۲ ۲ : ۱ ۲ | إش ١١٦،١٠٧٢ ٢-١:٦٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٩٨.٩٣       |  |
| مت ۲۷:۱۶     | ارمياء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1 • • • 9 £ |  |
| مت ۱۹:٤      | إر ١١:٩١ ٧٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۸۳          |  |
| مت ۲:۱۹      | حزقيال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 111         |  |
| ۳:۲۱ تنه     | حز ۱-۴ ۳-۱۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ۱۳۲         |  |
| مت ۲:۲٤      | داتيال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1.1.91      |  |
| مت ۲:۲۲      | 117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 117.57.     |  |
| إنجيل        | 117.111                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 117.110.    |  |
| مر۲:۳۲       | هوشع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1.7 .1.7    |  |
| مر ٥:٧       | هو ١:١١ ٤٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |             |  |
| مر ۱۰:۹      | هو ۲۲: ۱۲: ۱۲ ۲۶: ۲۸، ۲۸، ۲۸، ۲۸، ۲۸، ۲۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ۱۰۸         |  |
| مر۲:۱۶       | الحكمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۸۶          |  |
| إنجيل        | الحكمة ٢:٣٢ _٢٢ ٢٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1. 40.      |  |
| لو ٤:٤٣      | الحكمة ٢:٩١٩١٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 170         |  |
| لو ۱:۸       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1.7         |  |
| لو ۱:۱۰      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ٩٥          |  |
| 0-11 1       | and the Arming the first of the second of the second of the second |             |  |

Ser Sta

تجسد الكلمة

القديس أثناسيوس الرسولى

تف

J014323

| مز ۲۰:۱۰۲               |
|-------------------------|
| مز ۲۰:۱۰۷               |
| مز ۲۷:۱۱۷               |
| الأمثال                 |
| أم ٢٢:١٢                |
| إشعياء                  |
| إش ۲:۲                  |
| إش ۷ : ؛ ۱ :            |
| إش ٨: ٤                 |
| إش ۲:۱۱                 |
| إش ۷:۹                  |
| إش ۹:۱۱ ۹:۱۱            |
| إش ۱۰:۱۱                |
| إش ۲۹:۱۱ [ش             |
| إش ١١: ١١ ٥ . ١ ، ١٠    |
| اِش ۱۰۲،۹٤۰۰۰۰۱:۱۹، ۲۰۱ |
| 117.                    |
| إش ۳:۳۵_۳، ۲٤:٤۲        |
| ېش ٤٤:٩ـــ۲             |
| اِش ۳۰:۳_۰ ٥            |
| إِسْ ٥:٥٣               |
|                         |

اِش ۲:۵۳ .... اِش ۲۰:۲۳۸....

ملحق فهارس

فهرس للكلمات والأفعال التي وردت بالنص والهوامش (حسب الترتيب الأبجدي)

| اتحاد ۲۳٬۲۶ ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |                          |
|--------------------------------------------------|--------------------------|
| 121 .22 .07                                      | الصفحة                   |
| أداة٢٢ ٢٢، ٢٢،                                   | .۳ ۲ ۲ ۲ ۲۰              |
| 187.179                                          | . 11. 10. 17 . 19 . 11   |
| آدم٩٩. ١٠ ٥١،                                    | (£1 (£ · . 79 . 77 . 77  |
| 120.97.22.20                                     | 102 101 12V 120 122      |
| الأرض٤، ٧، ٨،                                    | . 10 . 17 . 77 . 77 . 01 |
| VI 17. 102 127 17. 11                            | .119 .111 .1.7 .95 .     |
| ۹۶ ،۹۱ ،۸۸ ،۸۱ ،۷٥ ،۷۲                           | .177 .172 .170 .1        |
| .177 .177 .117 .1.5                              | .107 .122 .127 .1        |
| 150 .177 .170 .175                               | .177 .178 .171           |
| 157                                              | 177 .1                   |
| الأسد                                            | 1.1.47                   |
| أعمال ۲۰۰۰۰، ۱۱، ۱۳، ۱۹، ۱۹                      | .175 .1518               |
| 22 . 27 . TV . TY . T Y 2                        | 177 .17                  |
| AE 177 102 101 127 120                           | ،۲۷ ،۱۳                  |
| 110 .1.9 .917 .10                                | VV .VY .0                |
| ۳۳ ، ۱۳۲ ، ۱۳۲ ، ۱۳۹                             | ن                        |
| ET 11ET 11TA 11T7                                | .97 .77 .77 .77 .0       |
| 07 .107 .128 .122                                | 171 . 177 . 177 . 17     |
| 17. 109 100                                      |                          |

وف

10 6 .A .V . 2 . 11 . 7 . .97 .91 .177 6 1120 1 ٨٣ . ٨٢ .. .19.15 . 2 2 . 2 7 12 . TY

.110 .1. .177 .1 6128 6 .107 61

coptic-books.blogspot.com

### ملحق فهارس

| اكو ٥١:٢٥ ٢٤                             | 177 . 1                        |
|------------------------------------------|--------------------------------|
| الرسالة الثانية إلى أهل كورنثوس          | أع ١٧، ١٨، ١٨ ٧٢               |
| ٢٢ . ١٦٥                                 | 107                            |
| ٢٦ ١٥ _ ١٤:٥ ح٢                          | أع ٢٦:٢٦٢٦                     |
| الرسالة إلى أهل غلاطية                   | الرسالة إلى أهل رومية          |
| غلا۳:۳۲ ۱۳:۳۷غ                           | رومية ۲۰:۱ ۲۰:۱۰               |
| الرسالة إلى أهل أفسس                     | رومية ٢٥:١                     |
| اف ۲:۲ ۲۲                                | رومية ٢٦:١١ ٢٧ ١٤              |
| أف ۲: ± : ۲ ۲۱                           | رومية٥: ١٤ ١٤                  |
| أف ٢:٧٢_١٩٢٤                             | رو ۸:۳۳ ۳۳:۸                   |
| أف ٢:٠١ ١٠:٦ أف                          | الرسالة الأولى إلى أهل كورنثوس |
| الرسالة إلى أهل كولوسى                   | اکو ۱:۸۱_۲۴۲۶۲۳۱               |
| كو٢: ١٥ ٤٣٤                              | اكو ١:٢١ ٢١:٢                  |
| الرسالة الأولى إلى تيموثاوس              | ١ ٢٣:١ ٢٣:١                    |
| تيمو ٢:١٠ ، ١٥ ٢٧                        | اكو 1 : 1 ٢ ٢٤                 |
| الرسالة إلى تيطس                         | اکو ۲:۸۸۰۲                     |
| تیطس ۳:۱ ۲۷                              | ١٦٨٩:٢ و                       |
| الرسالة إلى العبر انيين                  | ١كو ١٥: • ٢ ٧ ٥، ٢٩            |
| عب ٢٠:٧ ، ٢٤:٩ ، ٢٥:٧ ب                  | ٢٤ ٢٦:١٥ حد                    |
| عب ۲۰:۱۰ ۲۰:۱۰ بد                        | ٢٧ ٤٩:١٥ و١:٩٤                 |
| عب ۲:۱۱۷                                 | اكو ١٥:٣٥ ٥٣:١٥                |
| عب ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ | اكو 10:00_00 ٢١                |
| رسالة بطرس الأولى                        | ٢٣ ٥٤:١٥ ٣٣                    |
| ٩ ٢٢:٢ ٢                                 | ١كو ١٥:٥٥ ٨٧                   |
|                                          |                                |

(1)

الآب.... .17 . 79 . 2 7 .07 .91 ٢٣ TY 07 24 أبدية.. الأبدية. . 7 إبليس. >1 الإب

تجسد الكلمة

القديس أثناسيوس الرسولى

غف

J014323

| And the second |                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | إيمان ، ٥، ٢٠، ٢٨،           |
| . 17 . 17 . 17 . 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1117 .91 .91 .1VV            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 170 . 177 . 127 . 114        |
| . 57 . 57 . 51 . 79                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الإيمان١، ٢، ٢، ٢، ٢٠، ٢٢،   |
| .07 .02 .07 .27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۵۸، ۹۳، ۹۳،      |
| . 77 . 77 . 75 . 77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 12V 117 111 11.1             |
| .AVA .VV .V7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 177 .159                     |
| (9) (9. LAV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                              |
| 117 .1.9.1.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | (··)                         |
| 170 .172.175                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | بارئ٥، ٢١                    |
| 177 .170 .177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | بالخطية                      |
| 5) .15189                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | بالنعمة٧                     |
| 57 1120 1122                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | بألوهيــــة٢٢، ٩٠، ٩٣، ٩٩،   |
| 01 .129.121                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 107 .122                     |
| 07 .102.105                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | بجوهره٨٤                     |
| 175.175.17.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | البدع ١٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠      |
| بشـــر۲۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 171.171.07.00.19             |
| .181 .180 .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | بذاته ٢٦                     |
| 104.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | براهین۷۹                     |
| 1-1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 159                          |
| (ت)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | برهان۱،۲۱،۲۱،۲۱،۱۸،          |
| تـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 102 (129 (121 (1.)           |
| 157 .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | البشر ١، ٤، ٥، ٧، ٨،         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | · 17 · 17 · 10 · 17 · 1. · 9 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                              |

ملحق فهارس

. 7 2 . 7 7 .TA .TY . 20 . 22 .71 .01 .VT .VT .10 .17 .9V .97 (117 () .187 6 11TA 1 .127 .1 12V 1 .107 .10 10V 61 177 . 2 2 . 7

120 .159

97 .07 . 77.

coptic-books.blogspot.com

Ve

ملحق فهارس

| إنسان                         | الأعمال١٤                 |
|-------------------------------|---------------------------|
| .71 .02 .07 .29 .27 .27       | .01 . 27 . 22 . 27 . 5.   |
| .99 .97 .92 .VO .VI .7A       | ·9· · AV · AO · VO · OY   |
| .177 .119 .111 .1.2           |                           |
| .120 .122 .127 .172           | .179.177.110.1.9          |
| (101 (129 (12V (127           | .107.127.122.127          |
| 177.107.107                   | 171 .17.                  |
| الإنسان                       | الأعمى٢٥، ٢٦، ٩٠، ١       |
| . ۲۸ . ۲۳ . ۲۱ . ۱۹ . ۱٦ . ۱0 | 1.9.120                   |
|                               | الإله ي                   |
| .V07 .02 .07 .20 .2.          | . 177 . 177 . 117 . 77    |
| .92 .AA .AY .VY .Y7 .Y0       | 177 . 170 . 177 . 107     |
| .172 .175 .171 .97            | ألوهية ٢٠ ٢٠، ٢١، ٢٧، ٢٧، |
| . 187 . 179 . 171 . 170       | .97 .91 .AV .AI .VT       |
| 122 1179 117A 117E            | 002 0122 0121 0172        |
| .107 .102 .129 .120           | 177,107                   |
| .177 .170 .171 .17.           | أمراض                     |
| 171                           | الأمراض٢٥، ٢٥، ١٤٥، ١٤٥   |
| اهمال                         | الأمينت٩٠                 |
| الأوثان ٢، ٣٣، ٢٤، ٤١،        | الأنبياء٢٣ ،٢٥            |
| · 1 · · · 91 · AV · AO · OV   | .1.7 .91 .97 .97 .77      |
| .177 .170 .1.7 .1.7           | 117 11.9 11.Y 11.E        |
| 107 101 11EN 11EV             | 112.117                   |
| 171 .17107 .102               |                           |
|                               |                           |

تف

J014323

القديس أثناسيوس الرسولي

(2) حضور ..... ٤٠ .... الحق..... ٢٠ . ١٨..... NE 101 107 120 122 1 111 .95 .91 .AO .AI 110 11T 1111 1112 170 .159 .155 .157 حکم..... ۱۱، ۱۰، ۸۱، ۲۱، ۹۱، 111 11.2 11. 17. الحياة...... ٨. . ١٠ .٢٠ .٢٠ . 29 . 21 . 2 . . 19 . TA . TY .77 .75 .77 .77 .71 .07 . 17 . 10 . 12 . 17 . V9 . 79 1. 2 . 9. . 19 . 11 . AV .15. .179 .175 .110 (105 (189 (18% (18) 174

د٢٧ ، ٢٤ ، ٢١ ، ٨...... ٥٢ ، ٢٢ ، .71 . 21 . 27 . 27 . 13 . 13 . 13 AT AT A. A. VT AVT .VT. 1.7 .1. E .1.1 .91 .10 177 .177 .11A .1.9 121 1179 11TA 11TE (101 (129 (12V (127

· 11 .07 .07 .0. . TT . TT · 121 .177 .170 .177 177 .104 .120 ا . ۳ ، ۹۷ ، ۷۱ ، ٤ ، ۵ .... با خشب الخطية..... ٢٤ . ١٩ ..... نطبة ..... ٥٠ ..... من ١٣٢ ، ١٥٣ الخــلاص ..... ٢، ٤، ٢٤، ٢٠٠٠ 1.7 1.7 .1. 7 .1.7 .97 .11 خلاصنا....۲، ۲۰۰۷، ۲۰۱۰ ۲۰۱۱ الذا\_ق.....ق...... 1 TA . 9. . TY الخلود ..... ٩.....٩، ٢٢، ٧٨، 159 .151 .159 .151 الخليف في ..... ٢، ٢، ٢، ١٥، ٢١، . 2 . . TA . TT . TI . T . . 1A 121 . 2V . 27 . 22 . 27 . 21

109 ,10V ,107 ,10E

خالق.....۱....۱. ۲، ٤، ٥، ٢،

178 .177 .170

# (ż)

ملحق فهارس

coptic-books.blogspot.com

٩ف

|         |          |          | Sec. 1 |
|---------|----------|----------|--------|
| ارس     | 100      |          | 1 4    |
| ( )++ ) | held and | ( sports | ~~     |
|         | ~        | ~        |        |
|         |          |          |        |

| the second s |                                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
| .171 .17119 .111                                                                                               | التجسد ١٠ ٢٦، ٢٨، ٢٨،              |
| .177 .170 .175 .175                                                                                            | .100 .117 .17111                   |
| .171 .17179 .171                                                                                               | 17.                                |
| .100 .175 .177 .177                                                                                            | تجسید۱۰،۱۰،۱۰،۱۰،۱۰،۱۰             |
| .107 .129.127 .1TV                                                                                             | . 27 . 22 . 79 . 70 . 19 .         |
| 170 .178 .17104                                                                                                | 111 11. 2 .9AV .A1                 |
| جسيد                                                                                                           | 1110 1117 1119 111A                |
| . 2 . 2 . 2 2 . 2 2 . 7 . 7 . 7 2                                                                              | 10V 107 1172 . 17A                 |
| . 12 . 10 . 77 . 77 . 01 . 01                                                                                  | 170. 171                           |
| 111 11.V .98 .9AA                                                                                              | تجسیده۲۰ ۲۲، ۳۳، ۳۷،               |
| . 177 . 177 . 17 119                                                                                           | 182.129.119                        |
| .172 .177 .171 .179                                                                                            | تعدى١٩                             |
| 17.                                                                                                            | تقواك١                             |
| جســـدهده. ۲۲، ۲۲، ۲۳، ۲۳                                                                                      | التقوى٧                            |
| . 29 . 27 . 22 . 77 . 70 . 72                                                                                  | التوبة ١٩،١٨، ١٩                   |
| .72 .77 .71 .07 .07 .00                                                                                        |                                    |
|                                                                                                                | (5)                                |
| (AE (A) (V7 (V0 (VE (VT                                                                                        | الجسد ۲۱ ، ۲۱ ، ۲۲، ۲۲، ۲۲،        |
| 17. 11.7 11.0 .91 .11                                                                                          | . 2 A . 2 Y . 2 2 . 2 Y . T A . TO |
| 159 .157 .150 .179 .                                                                                           | .07 .02 .07 .01 .0                 |
| 109.                                                                                                           | .70 .77 .77 .71 .01 .07            |
| جسده الخاص۲۱، ۲۲،                                                                                              | . 17 . 10 . 12 . 17 . 79 . 77      |
| 11 .VT .O1 .OV .YO                                                                                             | (91 . AA . AO . AE . AT . V9       |
| جو هر ۲۲۳ ، ٤٨                                                                                                 | 110 11.9 11.V 11.0                 |
|                                                                                                                |                                    |

Le

تجسد الكلمة

القديس أثناسيوس الرسولي

| ٧ | . 7 " | . 71  | ٠٢   |      | لجسد |
|---|-------|-------|------|------|------|
| ٨ | ٤×    | . 2 2 | . 27 | . ۳۸ | .00  |
| ٦ | 602   | .07   | .01  | .0.  | 629  |
| 0 | .7٣   | .77   | .71  | .01  | .ov  |
| ٦ | .40   | د٧٤   | ۰۷۳  | .79  | .77  |
| ١ | ۰۸۸   | .10   | د٨٤  | .17  | ،۷۹  |
| 1 | • •   | 1.9   | د۱.  | ۷.   | 1.0  |

| .177 .127 .170 .                                     |
|------------------------------------------------------|
| 9)                                                   |
| (U                                                   |
| .77 .11.19                                           |
| 182.5                                                |
| . 28 . 80 . 17 . 1                                   |
| 111 . 10 . 19 . 1                                    |
| 0° .07                                               |
| ۲۲ ۱۹ ۱۸ ۲۲۰ ۲۲۰<br>۱۳٤،۱                            |
| للح٨، ٢٥، ٢٨،                                        |
| ۱، ۱۲۰                                               |
|                                                      |
| ۰۵۸ ۰۵۶ ۲۰۰۰۰۰۰                                      |
| . YY . YI . Y 79 . 7 7                               |
| ۲، ۲۲، ۲۷، ۲۷، ۹۷، ۱۸،<br>۲۰ ۲۸، ۲۷، ۲۹، ۹۳، ۹۲، ۹۷، |
| 17E 1.1 1.1 1.1 1.1                                  |
| 10V 1129 1121 117/                                   |
| 171                                                  |

الصورة..... ٢٢، ٢٩، ٢٢، ٢٠، ٢٢، 174 . 2 . 171 صورة.....٧، ١١، ٦١، ٥١، ١٠ ידרי עוז הוא יוא יוא יוא . 1 . 2 . . TA . TA . TV . TO 07.20

ملحق فهارس

(ض) ضد الهرطقات.....٢، ٣٣، 171 . 11 . 01 ا منعف .77 .71 .07 .77 .77 . · 10 . 17 . 1. . 19 . 10 . 75 · 1 EV . 1 TT . 1 . T . AV 10. 112A فالل..... ۱، ۳۵، ۲۲، 117 .1.0 .AV

(上) الطبيعة...... ٩. ١٢ ، ٢٠ ٧٢ ، ٢٢ (111 .9V .95 .VA .OA 185 1181 118. 189 111 .129 .127 .177 الطبيعي.....٢ طرد... ۲۰، ۲۲، ۷۸، ۳۱، ۷۱، ۷۱

تجسد الكلمة

coptic-books.blogspot.com

( اف

ملحق فهارس

|                              | the second s |
|------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (س)                          | .117 .1.7 .1.0 .02 .07                                                                                         |
| ساد۲۷ ،۱۰۰                   | .172 .175 .171 .119                                                                                            |
| السحر٢٨ . ٣٠ ، ٢٨،           | .177 .177 .177 .170                                                                                            |
| 189 .ITA .ITT .ITO           | 185.188                                                                                                        |
| 12V 1128 1127 1121           | خليقة١٥                                                                                                        |
| 177 . 107 . 101              | الخير٢، ٩، ٨٧                                                                                                  |
| سکن۱۳۰۰، ۲۲، ۲۲، ۱۲۲         | (د)                                                                                                            |
| السماء٢، ٩، ٣٢، ٩٤، ٤٩       |                                                                                                                |
|                              | الدين٢٥، ٥٢، ٥٨، ٨٥                                                                                            |
| .170 .177 .1.0 .99 .91       | (i)                                                                                                            |
| 177.172.177                  |                                                                                                                |
| السموات٧، ٢٢، ٢٢، ٢٦٢،       | ذاته۲۱ ۲۰ ۲۰، ۲۹، ۲۶،                                                                                          |
| 177                          | (VO .79 .07 .07 .EV                                                                                            |
| سیادة۱۳، ۱۵، ۲۱، ۲۷، ۲۷، ۱۳۲ | .175 .177 .115 .117                                                                                            |
| (ش)                          | 17.                                                                                                            |
| شجرة۹۰ ۲۷،۹۰،۷۳۰             | ذبيحة٢١ ٢١، ٢٥،                                                                                                |
| شرکاء۳۷                      | 117.112.77.77                                                                                                  |
| شرور ۱، ۱۶، ۲۰، ۲۰           | (J)                                                                                                            |
| ٤٢ ، ٣٣                      |                                                                                                                |
| الشفاء١٢٤ ،٥٨                | لروح ۱۲، ۱۲، ۱۵، ۱۰،                                                                                           |
| شفاء ٢٥٠، ٢٠١، ٢٢٤، ١٤٥ ش    | 177 .152 .111 .72 .02                                                                                          |
| الشــــمس٤، ٤٨، ٤٩،          | (i)                                                                                                            |
| .117 .110 .911 .0.           |                                                                                                                |
|                              | متى ١٦٤ ١٦٤ متى                                                                                                |

• اف

القديس أثناسيوس الرسولي

J01432

177 171 شمس (مر صادق... 110

-----

الصالح. .07

صالح.. صانع..

صدق.

10

الص

10 صلا

. 71

الصليد

منى.

| .0 0 . 77 . 75 . 77 .   |
|-------------------------|
| . 70 . 7 01 . 07 . 07 . |
| .179 .97 .00 .72 .      |
| 170 .17181 .1           |
| 19 . 17 . 1 9           |
| .70 .71 .77 .75 .77     |
| 117 . 17 . 77 . 70 .    |
| 101 . 101               |
| ۰۲۰ ۲۰۰۰۰۰              |
| 119 .111 .AI .V9 .      |
| 115V 1179 1175 11       |
| 129 .12                 |
| 1171 110ā               |
| 177.12                  |
|                         |
|                         |

قدس..... ۲۲، ۲۲، ۲۷، ۶۹، ۲۲۱ قدوس.....۹۱....۹۱، ۱۱۱، ۱۱۱، 112 .115 القيامـــة......ة..... . 77 . 70 . 77 . 71 . 7 . . TV . AO . AE . YV . YO . VE . TV 121 11TE 1110 197 19. 170 .129

قيامة...... ٢٢ .٢٣..... ٤٥ . ٤٤ . ٢٧ . ٢٣.. . 1. 11. 17. 17. 17. 21. 21. 101.100.100.90.11

## (ك)

ملحق فهارس

| لکائن۱۱، ۲۱، ۳۷،        |
|-------------------------|
| 122.175.57.21           |
| كاذب ١٥                 |
| کإنسانان                |
| 1.2 .01 .29 .27 .20     |
| 121 . 122 . 125 . 111   |
| الكتاب المقدس٤، ٩، ١٢،  |
| .1                      |
| 177.177.177.117         |
| ٢٣ ٢٣                   |
| الكون٢، ٤، ٥، ٣٣،       |
| .91 .11 .EN .EV .ET     |
| .111 .11119 .111        |
| .177 .175 .175 .177     |
| 104.114                 |
| (J)                     |
| لات_ق۲۰، ۱۷، ۲۰، ۲۲، ۲۲ |
| ٢٠-٩٠ ٣٩. ١١٩. ١١٩.     |
|                         |

· 11. · 119 · 111 · 97 · 10 175 .171

تجسد الكلمة

۳ اف

coptic-books.blogspot.com

ملحق فهارس

٢١ف

| .117 .110 .91 .95 .97          |
|--------------------------------|
| .177 .119 .111 .117            |
| .121 .127 .179 .17.            |
| 175 . 17 . 109                 |
| عدم الموت٢٣                    |
| العرافة ٢٠٠ ٢٠٠ ١٣٥، ١٣٥       |
| 129 .127 .117 .77              |
| عذارى                          |
| العقل٢ ٢٢، ٢٤، ٢٤، ٢٢، ٢٨،     |
| 129.127.117                    |
| عفة                            |
| عقوبة٢٠                        |
| علامة٢١ ٢٦، ٢٥، ٢٩،            |
|                                |
| . 1                            |
| 177 .107 .129 .121             |
| عمل ۱۹. ۲۱، ۲۵، ۲۱، ۲۵، ۳۷،    |
| .10 .12 .71 .07 .29 .21        |
| ١٢٣ . ١ . ٩ . ٩ ٨٧ . ٨٦        |
| غواية٤١ ،٣٥ ،١٦                |
| (ف)                            |
| فدیة ۲۵، ۲۱، ۲۰۱، ۱۱۶ ۱۱۶      |
| الفساد ٩ ٩ ١٠ ٢٠               |
| . 19 . 1 . 17 . 10 . 1 2 . 1 " |
|                                |

القديس أثناسيوس الرسولي

.07 21 ٣. 24 فضيلة فلاسفة YY ٤٨ الفلسف 21 (ق)

عاقل..... ٥٦ ، ٣٦ العاقلة.....٨، ٢٦، ٢٩، ٣٠، ٣٠، AA .AV .VV .E1 .TO عاقلة ..... ٢١ ، ٢٩ ، ٢٦ .... ٤١ عاقلة عبادة...... ۲، ۲، ۲۸، ۳۰ .AV .A7 .OV .ET .TT 117 11.0 11.7 11.. 127 110 117 111 .171 .17. .107 .107 177 عبادة الأوثان ..... ١، ٢، ٣٣، 100 11. × 1. . . AV . OV 17. 1124 العبودية.....٢٧. ٥٩ . TV . T9 . TA . 19 . 17 . 1 T 171 .171 .171 .07 عــدم. ۱۱ ۵۱۰ .... . 11 . 10 . 12 . 17 . 17 . .70 .71 .07 .07 .TV .TT AÉ A. VY VO VE ITY

(8) العاق\_\_\_ل.٢٠ ، ٢٠ ، ٢٠ ، ٢٠ ، ٢٩ ، 159 .VV

| ملحق فهارس                 |                              |
|----------------------------|------------------------------|
| موت۱. ۲۳ ،۱۰۰۰۰۰۰۰۰        | ۱۱٦ ،٣٨                      |
| .77 .77 .70 .72 .71 .7.    |                              |
| . VO . VY . VI . V 79 . 71 | . 177 . 1. V . VA . V7 .     |
| 1. T . 9Y . 11 . VA . VZ   | ,                            |
| 121 0117 01.7 01.2         | . ٧٨ . ٣٦ . ٢٥ . ٢٤          |
| مماثلة الصورة٣٢، ٣٢        | .117 .1.1 .1                 |
| (ن)                        | .107 .117 .110 .1            |
| الناموس٥١، ٢٠، ٢٤،         | 1                            |
| 112 .7                     | c).) c) cA                   |
| 101.110.                   | 112 .11                      |
| نبوءة ٩٩. ١٠١، ٥٠١،        | .10 .18 .11 .9               |
| .117 .1.9 .1.1 .1.7        |                              |
| .170 .117 .110 .112        |                              |
| 120                        | . EV . EO . T9 . TA . TV . T |
| نبی ۵۰                     | 071 .7 ON . OV . O7 . O      |
| 117.110.112.1.9            | .71 .77 .77 .70 .75 .7       |
| ٩٦                         | . VO . VE . VY . VI . V 7    |
| النعمة ٩، ١٢، ٩١، ٢٩، ٢٩   | (A) (A. (V9 (VA (VV (V)      |
| ٤. ، ٣٨ ، ٣٣ ١             | د۹۲ ، ۸۸ ، ۸۷ ، ۸٤ ، ۸۳ ، ۸۱ |
| 9 77 . 59 . 57 . 51        | .110 .1.2 .97 .90 .91        |
| 102 (101 (17. (17)         | .18189 .181 .117             |
| 171                        | .170 .177 .177 .171          |
| نورًا ١١٩                  | 100 1129 112A 112.           |
|                            | 178.17109                    |
|                            |                              |

تجسد الكلمة

010

coptic-books.blogspot.com

ملحق فهارس

| .112 .111 .1.9 .1.0                    |
|----------------------------------------|
| .177 .17179 .171                       |
| .122 .128 .189 .180                    |
| 102 112A 1127 1120                     |
| 177 .17107 .107                        |
| مخلَّصنا۲، ۲۰، ۲۰۰                     |
| 101.124.122                            |
| المخلوق٥٢، ٢٨، ٣٠، ٣٠،                 |
| 179.21.77.00                           |
| مرض ٢٢ ، ٢٥ ، ٢٢ ، ٢٥ ، ٢٢             |
| المسكونة٤٦، ٤١، ٤٦، ٢٤،                |
| · 127 .177 .1.0 .10                    |
| 177.107.127                            |
| مشابه ۱۳۶ ،۱۲۶ ،۱۳۱ ، ۱۳۱              |
| معرفة ٩، ١١، ٢٩، ٣٢، ٣٢،               |
| . 27 . 21 . 77 . 77 . 70 . 77          |
|                                        |
| 177 .17177 .117                        |
| معرفة الله٣٢، ٢٩.                      |
| .02 .27 .21 .TV .TO .TT                |
| 17117 .77                              |
| المعلم ٢٤ . ٢٢ ٢٢ ، ٢٢ ، ٢٥ ا          |
| المعلّم١٢٤ . ٢٣                        |
| الملك ٤٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
|                                        |

القديس أثناسيوس الرسولي

٤ اف

ملك .... الملك .... ، ٣٧ ، ٣٧ ، ٦٣ ، ٩٤ ، ٩٤ ، ٩٤

مملكة.. ١١ الموت.

١٦

22

25

17

٢

٣

| اللسان |
|--------|
| ٧١     |
| لعنة٤٧ |

## 

مثل .....۲۰ مثل ....۲۰ من ۲۸، ۲۲، ۲۹، مثل .....۲، ۵، ۸، ۲۲، ۲۹، ۸۱، ۲۶، ۲۸، ۲۷، ۲۷، ۲۸، ۱۹٦، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۰۱، ۱۹۲، ۸۱۲، ۲۲۱، ۲۰۱، ۲۰۱، ۲۰۱، ۱۹۹، ۲۰۱،

محبة......۹۷، ۲۵، ۲۵، ۷۵، ۹۰ المخلّص .....۱۰، ۲۵، ۲۵، ۲۷، ۵۵، ۵۵، ۷۵، ۲۵، ۵۵، ۲۵، ۲۵، ۲۲، ۲۵، ۲۵، ۲۷، ۲۵، ۵۷، ۲۷، ۸۷، ۸۷، ۹۷، ۲۸، ۲۸، ۵۷، ۹۶، ۲۹،

ملحق فهارس

فهرس للكلمات: الله، الكلمة، المسيح، يسوع (حسب الترتيب الأبجدى)

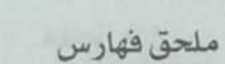
19 17 10 112 117 11 . 10 . 12 . 17 . 17 . 11 . 1. . TT . T. . T9 . TA . TV . T7 . ET . E1 . E. . TA . TY . TO 129 121 121 121 122 12T 101 10Y 107 100 101 10. .VT . 70 .75 .7T .7Y .7) .90 .9. . AA . AY . A1 . VO 115 1.V 1.5 .91 · 17. 119 111 117 110 11TH 11TT 111 119 .111 .11V .117 .ITT .ITT .ITI .IT. 121 1179 11TO 11TE 112A 1127 1120 1122 17. 109 10V 107 171 .175 .175 .171 . TV . TT . TO . TE . TI . T.

الله..... (۱، ۲، ۲، ٤، ٤، ٥، ٢ 10 11 11 11 . 19 . A . V . . TT . TI . 19 . 11 . 17 . 17 . TV . TT . TO . TE . TT . TT. 122 127 121 12. 179 1TA 101 10. 121 12V 127 120 109 101 101 100 10E 10T .77 .70 .72 .77 .71 .7. AT , IV, VY, PY, OA, AA, .9V .90 .95 .9Y .9. .19 1.1 .1 .1.7 .1. Y .1.. .99 (11V (110 (11T (11T (11) · 170 · 175 · 177 · 17. · 119 1111 . 1T. . 179 . 171 . 17V . ITA . ITY . ITT . ITO . ITT 120 1125 1121 112. 119 107 101 100 112A 1127 177 171 17. 170 100 102 111,179,171,177,172

VIE

تجسد الكلمة

coptic-books.blogspot.com



القديس أثناسيوس الرسولي

(هــ) الهلاك ..... ٥٢، ٢٥ هلك..... ٤، ٥٤ الهواء.....٢، ٢٠، ٢٠، ٢٧، ٢٧، ٩٩، ٢٢، ٢٠، ٢٠، ٢٢، ١٤، ٢٠، ٢٠، ٢٠، ٢٢، هيكل...... ٢٠، ٢٢، ٢٠، ٢٠، ٩يكلاً .....٩ (و) الوصية.....٩، ٢١، ٢١، ١٩، ٢٠، ١٩، ١٠،

# (ى)

یولهنا ......۹۵، ۱۵۹، ۱۵۹ یشفق.....۳۷ یموت.....۵۸، ۲۳، ۲۳، ۲۷، ۲۵ ، ۸۵، ۲۰، ۲۲، ۲۲، ۲۲، ۲۵،

۱۷، ۲۷، ۳۷، ۲۳، ۲۳۱۸۸ یهلک.....۹۱۵.....۹۲، ۲۰، ۲۰، ۲۰، ۲۳، ۲۲، ۳۲

ملحق فهارس فهرس لأسماء أعلام وردت بالنص (حسب الترتيب الأبجدى) الصفحة إبراهيم..... ٩٩، ٩٩، ٢،١٠ ٣،١٠ ٣،١٠ ٥١١، ٢١١ أحاز ..... ٩٨ ارمیا..... ۹۸ ..... ۱۱۲ ،۱۰۳ ۳۰۱، ۱۱۲ إسرائيل..... ٤٩، ١٠١، ٨، ١، ٢١٢، ١٢٢، ١٢٣، ١١٥ ١١ اسكيليبوس... ١٤٥ إشعياء ..... ٢٥، ٢٦، ٥٠، ٢٦، ٢٦، ٤٢، ٩٤، ٩٨، ٩٠، ١٠، ٣، ١، ٥، ٢٠٢، ٢٠٠، 120 .170 .117 .110 .112 .117 .1.9 أفلاطون ..... ٥، ٨، ٢٢، ٢٦، ٣٣، ٢٢ ا اليشع..... ١٠٩ العدراء.....١٦، ٤٩، ١٥، ٣٩، ٢٩، ٣٩، ٤٠١ دانیال..... ۱۱۱، ۱۱۲، ۱۱۲، ۱۱۳، ۱۱۲، ۲۱۱ داود..... ۸۹، ۹۹، ۰۰۱، ۱۰۱، ۳۰۱، ۵۰۱، ۲۰۱۱ ديونيسيوس ٢٤، ٢٤، ٢٤، ٢٦، ٢٤، ٢٤، ٢٤، ٢٤، ٢٤١ زفس.... ١٣٩

910

coptic-books.blogspot.com

ملحق فهارس

| .117.110.117.111        |
|-------------------------|
| .177.17.119.111         |
| . 177 . 177 . 177 . 172 |
| .127.121.12179          |
| .124.127.120.128        |
| .101.10129.121          |
| .100 .102 .107 .107     |
| .109.101.107.107        |
| .175 .175 .171 .17.     |
| . 171 . 177 . 177 . 172 |
| 171.17.179              |
| سوع۲۰، ۸، ۲۲، ۲۹،       |
| (9) .VT .VT .7T .07 .TA |
| .117 .1.2 .1.1 .91      |
| .101 .117 .110 .112     |
| 171.100                 |
|                         |

ألقانة ..... ٩٨ اموص.... ۹۸ إيليا ..... ايليا بودی.... ۹۸ تارح..... ۹۸ حزقيال..... ٩٨ حلقيا ..... ٩٨

القديس أثناسيوس الرسولي

تجسد الكلمة

וצד וצד ידא יעע יעל יבא אלא 101 10. 129 12V 120 122 . AO . VA . VI . TV . OA . OT 1. V 1. 2 . 90 . 97 . 1. A 111 111 111 111 11.9 .172 .175 .171 .119 11TT .ITI .179 .ITY .179 .170 .172 .177 12A 1122 1127 1121 175 109 10V 107 177

102 10 . 12A 120 122 12Y .77 .71 .7. .09 .01 .00 . VO . VY . VI . 79 . 71 . 75 . AT . AT . A1 . A. . V9 . V7 149 . AA . AV . AT . AO . AE .97 .90 .92 .97 .91 .9. 1.1.7 ().) ().. (99 (9) 1.7 1.0 1.2 1.1.

فهرس لأسماء الشعوب (حسب الترتيب الأبجدى)

|                               | الصفحة                |
|-------------------------------|-----------------------|
| الهنود ٧٩                     | 101                   |
| اليهود ١، ٣٣، ١٥، ٢٢، ٢٥، ٢٢، | c1.1 c9£              |
| .97 .90 .9£ .98 .VI .V.       | .115 .115 .111        |
| .1.7 .1.0 .1.1 .91            |                       |
| 11. 1.9 1.1 1.V               | 1                     |
| .117 .110 .112 .115           | 101                   |
| 128 1128 118E 111V            | 1.1                   |
| 170.121                       | 101                   |
| اليونانيون، ١٣٢،              | 97 .98 .71 .1         |
| .122 .128 .128 .182           | 115 .1.0 .1.1 .9      |
| 109.101.120                   | 17 117 . 110 . 1      |
| شعوب فيما وراء البحار١٥١      | نن                    |
|                               | 107 .107 .10          |
|                               | نن                    |
|                               | 101                   |
|                               | 101                   |
|                               | 101.128.189           |
|                               | بن ۱۲۹ ،۱۰۰، ۱۲۷ ،۱۶۷ |
|                               |                       |
|                               | 1.1.95                |

1 7ف

coptic-books.blogspot.com

ملحق فهارس

# أركاتيا... إسرائيل. 1.1 110 أشور.... الأثيوبيين الآراميين الأرمن.. الأمم .... 6 15 . الأموريور البرابرة. السكيتيق الغوطيين الفرس. الكلدانيين المصريير 01 موآب

تجسد الكلمة

. تف

سليمان..... ٩٨ ..... ستحاريب.... ۱۰۱ صمونیل..... ۹۹،۹۹، ۹۰، ۱۰۰ عماليق..... ١٠١ عماتوئيل..... ٩٣، ٩٩ 9 A ..... 1 P 174 نوح..... ۸۹، ۷۲۱ هابیل..... ۹۸ هیراکلیس... ٥٤١ يارد..... ٩٨ يسى..... ٩٨ ..... یشوع بن نون ۱۰۱ يعقوب..... ٩٤، ٩٨، ٩٤، ٢٠١٠ ١١٤ ١١٠ ١٠٠ يهوذا..... ۹۸، ۱۰۱، ۱۱۶ یهوذا....

يوآش.....

يوشيا..... ۹۸ .... ۱۰۱، ۱۰۱

فهرس للتشبيهات التي إستخدمها القديس أثناسيوس (حسب الترتيب الأبجدي)

الصفحة

| ١٣٠ ، ٧٩،١٢٨                            |
|-----------------------------------------|
| لشمس۹۰                                  |
| ٦                                       |
| نفس ۱۲۱                                 |
| وسة ٨٢                                  |
| 117 11.7 191 19. 111 102 10. 129 12A 12 |
| 177 .177 .127 .170 .172 .177            |
| سان ۱۲۳                                 |
| o                                       |
| ١٣٠ ، ١٢٨ ، ٢٢                          |
| 177 .177 .18172 .177                    |
| النبيل ٦٨                               |
| مورة ۲۸، ٤٠ ٤٠                          |
| سالح ۲۲، ۲۰۱۰، ۱۷۱                      |
| ك بالمدينة ٢٤                           |
| فال بالأسد ٨٢                           |
| ملك للطاغية. ٧٨                         |
|                                         |

coptic-books.blogspot.com

ملحق فهارس

فهرس لأسماء مدن وبلاد (حسب الترتيب الأبجدي)

الصفحة

117 .112 .117 .117 .111 .1

181.1.7.1.8.1.4

٢٢ف

الأسبستوسر الأعمى وال البذور ... الجسد والذ الحية المدو الشمس..

العقل واللس النجار.... القش.... النار.... المصارع تجديد الص المعلم الص سكن الملا لعب الأطف هزيمة الم

تجسد الكلمة

القديس أثناسيوس الرسولى

|          |           | أريحا   |
|----------|-----------|---------|
|          |           | أشور    |
| • ) • )  |           | أورشليم |
|          |           | اليونان |
| ١        | • • • 9 £ | السامرة |
|          |           | بابل    |
| ۱.       | • • • 9 £ | دمشق    |
|          | 1.0       | فارس    |
| c) • • c | 9 2 . 9 1 | مصر     |

| ملحق فهارس     |                    |                                       |
|----------------|--------------------|---------------------------------------|
| Αύτοαλήθεια    | (الحق ذاته)        |                                       |
| Αὐτοδικαιοσύνη | (البر ذاته)        |                                       |
| Αὐτοαρετή      | (الفضيلة ذاتها)    |                                       |
| διάλυσις       | (تتحل)             |                                       |
| Οί ἕξωθεν      | (الذين هم من خارج) | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| Λύειν          | (نقض)              | Y1                                    |
| Αντίψυχον      | (فدية)             | ١٠٦ .٣٤                               |
| Λύτρον         | (فدية)             |                                       |
| Τό κέντρον     | (ذنب العقرب)       |                                       |
| ὀρμάν          | (يندفع)            | YY                                    |
| Φιλοσοφοί      | (فلاسفة)           | ١١٨ .٨٨                               |
| Κρείτων        | (الأفضل)           | ١٤٢                                   |
| Μείζων         | (الأعظم)           | ١٤٢                                   |
| Πεῖρα          | (اختبار)           | ١٤١                                   |
| Κατορθώματα    | (أعمالاً عظيمة)    | ١٦١                                   |
| Ακατάληπτος    | (لا يمكن إدراكه)   | ١٦٧                                   |

٥٢٤

coptic-books.blogspot.com

ملحق فهارس

| للحات اليونانية ومعناها    |                 |
|----------------------------|-----------------|
| لنص والهوامش)              | ورودها في ا     |
| Διὰ τήν ήμῶν σωτηρίαν      | خلاصنا)         |
| Μετέχω                     | (یشترك)         |
| Τοῦ Λόγου αὐτοῦ μετασχόντα | في كلمته)       |
| Αλήθεια                    | (الحق)          |
| Πνεύμα της άληθέιας        | (روح الحق)      |
| Θεόν ἀληθή                 | . هو صادق)      |
| Ναός                       | (هیکل)          |
| δργανον                    | (أداة)          |
| Περικεκλεισμένος           | (محصور ًا)      |
| Ιδιοποιείσθαι              | بدًا " خاصًا)   |
| Μεταβάλειν                 | (يحول)          |
| Αὐτοζωή                    | (الحياة ذاتها)  |
| Αὔτο                       | (ذات)           |
| Αύτοσοφία                  | "الآب" ذاتها)   |
| Αὐτολόγος                  | "الآب" ذاتها)   |
| Αὐτοδύναμις                | : "الآب" ذاتها) |
| Αὐτοφώς                    | "الآب" ذاته)    |
|                            |                 |

القديس أثناسيوس الرسولى

٤ ٢ ف

تجسد الكلمة

Ŧ

1

فهرس للمصطا (حسب ترتيب (لأجل خ وكان للخليقة شركة ف .... 17 (الله ····· ۲۱ ···· £A ٨٤ ....٤٨ (جعله " جس (حكمة (كلمة (قوة (نور 

| ملحق فهارس  |               |
|-------------|---------------|
|             | الفصل الرابع  |
| ٣٣ ، ١ ٤ ٢٢ | ź             |
| 1 5 9       |               |
| 107         | 1/0 . ٤/٤     |
| 171         | ٥/٤           |
|             | الفصل الخامس  |
| ۲۷،۱٤       | 0             |
| ١٤          | ۳۲ .9 .0      |
|             | الفصل السادس  |
| 11 .7       | ٦             |
| 170         | 9_2/7         |
|             | الفصل السابع  |
| ۹۱، ۸۳      | v             |
|             | الفصل الثامن  |
| ٤٣ ، ٣      | ۸             |
| ۳           | ۸، ۹          |
|             | الفصل التاسع  |
| 170         | ۲/۹           |
| ١٤٧         | 11_9          |
| ۳           | الفصول ٩، ٢٧. |
|             | الفصل العاشر  |
| ٧٦،٤٣       | ٣/١٠          |
| ٥           | ٤/١·          |
| ۲٤,۳        | ۸.۲۱.۱۰       |
|             |               |

فهرس لشواهد من كتابات أخرى للقديس أثناسيوس ورد ذكرها في الهوامش أولاً: ضد الوثنيين: (الرقم الأول هو رقم الفصل، والرقم الثاني هو رقم الفقرة). الفصل الأول ..... .....٣/١ ····· ٤/٣٤ .٣/٢٧ .٤/١ الفصل الثانى ····· ٤/٢ ····· £ 6 ٢ الفصل الثالث ····· ٣/٣ ····· £\_٣/٣ ····· ٤/٣ ····· ٢٥ .٣

| 9       |        |
|---------|--------|
| 170.114 | •••••• |
| 17      |        |
| 11      |        |
| 9 •     |        |

| 102.79.11.1. | <br> |  |
|--------------|------|--|
| 11           | <br> |  |
| ۱٦٧،٩ ،٨     | <br> |  |
| ۱۲           |      |  |
| ۳۲           |      |  |

| 11.17 .11 |
|-----------|
| ۱۳        |
| ۱         |
| ۳         |
| ۷۷        |

القديس أثناسيوس الرسولى

تجسد الكلمة

57E

|                          | الفصل التاسع والعشرون  |
|--------------------------|------------------------|
| ۲۸                       |                        |
|                          |                        |
| ۲۹                       |                        |
| ٤٩                       |                        |
| ٧٧                       |                        |
| ١٤٩                      |                        |
| 127                      | الفصل الثانى والثلاثون |
|                          |                        |
| ۱۳۹                      |                        |
|                          | الفصل الثالث والثلاثون |
| ٤٩                       | ۳۳                     |
| ١٣. ،٧٦                  |                        |
| ٦                        | ٣/٣٣                   |
|                          | الفصل الرابع والثلاثون |
| ١٦٧ .٤١                  | ٣٤                     |
| ٤. ، ٣٢ ، ٨              | ٣/٣٤                   |
| ٤١                       | ٤/٣٤                   |
|                          | الفصل الخامس والثلاثون |
| 9 29 . 27 . 27 . 77 . 71 |                        |
| )                        |                        |
| ٩٨                       |                        |
| 19                       |                        |
|                          |                        |

ملحق فهارس

| ۳۳                                      | الفصول ١١، ٢٤، ٥٥                             |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------------|
|                                         | الفصل الثانى عشر                              |
| 107.20                                  |                                               |
| ٨٥                                      |                                               |
| ۳                                       | القصول ١٣_١٥                                  |
|                                         | القصول ٢٢، ٢٠، ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
|                                         | الفصول ٤٢_١٥                                  |
|                                         |                                               |
| ۳۹                                      | الفصل الخامس عشر                              |
|                                         |                                               |
| ٤٥                                      |                                               |
|                                         | ١٨                                            |
|                                         |                                               |
| ~~~                                     | الفصل الثالث والعشرون                         |
| ۳۷                                      |                                               |
|                                         | الفصل الرابع والعشرون                         |
| ٤٦.١٣٨                                  |                                               |
|                                         | الفصل الخامس والعشرون                         |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                               |
| ٥٣                                      | ٣/٢٥                                          |
|                                         | الفصل السابع والعشرون                         |
| ۲٤                                      |                                               |
|                                         |                                               |
| 19                                      | الفصل الثامن والعشرون                         |
|                                         |                                               |
|                                         |                                               |
|                                         |                                               |

القديس أثناسيوس الرسولى

٨٢ف

تجسد الكلمة

|     | السابع والأربعون                      |
|-----|---------------------------------------|
| ۳   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| 170 | ٤/                                    |
|     | التاسع والأربعون                      |
| 1.9 |                                       |

ثانيًا: المقالات الأربع ضد الآريوسيين (الرقم الأول مو رقم المقال، والثاني هو رقم الفقرة).

| ٧.     |                                         |
|--------|-----------------------------------------|
| ١٢     |                                         |
| ۲۸     | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |
| 177    | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |
| 177    | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |
| 178.0. | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |
| 177    | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |
| ٥٧     | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |
| ۲۸     | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |
| ov     | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |
| 1797   | •••••••••••••••••••••••••••••••         |
| 17.    | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |
| ۷۳     | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |
| 110    | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |
| ۱.۸    | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |

ا تق coptic-books.blogspot.com

الفصل ٤V 1EV القصل 129

المقالة الأولى ....7/1 ...9/1 . 11/1 . 77/1 . 2 . 1 . 1 1/1 . 11/1 . 49/1 . . . /1 . 11/1 . 41/1 . 89/1 . 21/1 . 28/1

20/1

| 00,22 |  |
|-------|--|
| 170   |  |
|       |  |
| ٩٨    |  |
| 119   |  |
| ٨٨    |  |
|       |  |

| 122 122 221 211 | <i>.</i> λ               |
|-----------------|--------------------------|
| ۱               | •••••••••••••••••••••••• |
| 119             |                          |
| 177 .9          | •••••••                  |
| ٤٨              |                          |

| ٤٩ | ••••• | ••••• |  |  |
|----|-------|-------|--|--|
|----|-------|-------|--|--|

| 1 | 4 | 3 |       |     |         |   |     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |  |   |  |  |  |  |       |   |
|---|---|---|-------|-----|---------|---|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|--|---|--|--|--|--|-------|---|
|   | ~ | 1 | <br>• | • • | <br>• • | • | • • | • | ٠ | ٠ | • | ٠ | • | • | • | • | * | • |  | • |  |  |  |  | <br>- | l |

| 141 |   |   |     |   |     |   |   |   |   |  |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |  |  |  |  |  |
|-----|---|---|-----|---|-----|---|---|---|---|--|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|--|--|--|--|--|
| 171 | • | • | • • | • | • • | • | • | • | • |  | • | • | * | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • |  |  |  |  |  |

. تف

القديس أثناسيوس الرسولى

الفصل السابع والثلاثون ····· ٣٧ ····· 1/TV الفصل الأربعون ····· ٦/٤ . ..... ٤١ ،٤٠ الفصل الواحد والأربعون ····· Y/E1 ····· ٣/٤١ الفصل ٤٢،٤١ .... الفصل الثانى والأربعون ····· ٤/٤٢ الفصل الثالث والأربعون الفصل الرابع والأربعون الفصل الخامس والأربعون 107 ..... 20 الفصل السادس والأربعون 170.98..... ٤/٤٦

| Section 1 | 07  | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |
|-----------|-----|-----------------------------------------|
|           | 177 | ••••••                                  |
|           | 177 | ••••••                                  |
|           | 0 2 | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |
|           | ۲   | ••••••                                  |
|           | ٩   |                                         |
|           |     | الرابعة                                 |
|           | 17. |                                         |

-----

|       | : الدفاع عن قانون إيمان مجمع نيقية |
|-------|------------------------------------|
| ١٤٨   | ﯩﻞ ٤٤                              |
| 17767 | ﯩﻠ ١٠                              |
| ٤٨،٥  | ﯩﻞ ١١                              |
| ۱ • ۸ | ىل ١٤                              |
| ٤     | ﯩﻞ ١٩                              |
| 177   | ﯩﻞ ٢٢                              |
| ٦٢    | سل ۲٤                              |
| ۲۸    | ــل ۲۸                             |
| ۱٦٨   | ﯩﻞ ٣٢                              |
| 117   | سل ۶۹ ٤ ٤٩                         |
|       | ا: الدفاع عن هروبه                 |
| ٦•    | صل ١٤                              |
| ۱٤    | صل ١٥                              |
|       | سًا: الدفاع الثانى                 |
| ۳     | سل ١/١٢ ١/١٢                       |
|       |                                    |

۳۳ف coptic-books.blogspot.com ملحق فهارس

|         | 117       |
|---------|-----------|
| 20/8    | 9         |
| £9/٣    | ۲۶        |
| 07/٣    |           |
| 0 1/1   | ٧         |
| .77/٣   | ۲۱        |
| المقالة | ٢٤        |
| ٢/٤     | ٤٦        |
|         | ۳۸        |
| ثالثا:  | 117.07.0  |
| فصل     | ٩         |
| فصل     | ٥٢        |
| فصل     | ۷         |
| فصل     | 10        |
| فصل     | ٧٢        |
| فصل     | ٦٢ ،٣٨    |
| فصل     | ١٣١ . ١٢٨ |
| فصل     | ۲٤        |
| فصل     | ۸         |
| فصل     | ٨         |
| رابعًا: | ۱۱۳       |
| فص      |           |
| فص      | 1.9       |
| خامس    | IXO V.    |
| فصد     |           |
|         |           |

تجسد الكلمة

القديس أثناسيوس الرسولى

٢٣٤

| ٤٦/١                                   |
|----------------------------------------|
|                                        |
|                                        |
| المقالة الثانية                        |
|                                        |
| ······································ |
|                                        |
|                                        |
|                                        |
| ۲۱/۲                                   |
| ۲۲/۲                                   |
|                                        |
| ·····٤ • /٢                            |
| ····· ٤٣/٢                             |
| ····· ٤٨/٢                             |
|                                        |
| ٦٧/٢                                   |
|                                        |
| ٦٨/٢                                   |
|                                        |
| ······                                 |
| ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| ۲/۱۸                                   |
| المقالة الثالثة                        |
|                                        |
| ······································ |
|                                        |

|          | سابعًا: حياة أنطونيوس |
|----------|-----------------------|
| 102.71   |                       |
| ١٤٦ ، ٨٣ | فصل ۷                 |
| 177      |                       |
| 170      |                       |
| 102      |                       |
| ۷۳       |                       |
| 107.187  | فصل ۲۳                |
| 91       |                       |
| 107      | فصل ۲۸                |
| ٨٢:      |                       |
| ۱۳۸      | فصل ۳۲                |
| ٨        | فصل ٤٤                |
| ٧٢       | فصل ٦٥، ٦٦            |
| ١٤٧      | الفصول ٧١_٧٩          |
| 111      | فصل ۲٤                |
| ۱۳۸      | فصل ۷۸                |
| 170      | فصل ۷۹                |
|          |                       |

ملحق فهارس

|                                         | سادسا: الرسائل                                                   |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
|                                         | أ _ الرسالة إلى الأسقف سرابيون عن الروح القدس                    |
|                                         | الرسالة الرابعة                                                  |
| ٥٢                                      | فصل ١٦                                                           |
| ٥١                                      | فصل ۱۸                                                           |
|                                         | فصل ۲۱                                                           |
|                                         | فصل ۲۲                                                           |
| ۱٦٨                                     | الفصول ۲، ۲۳                                                     |
|                                         | ب _ الرسائل الفصحية (الرقم الأول رقم الرسالة، والرق              |
|                                         | ٣/١٩                                                             |
|                                         | ······ ۲۲                                                        |
|                                         |                                                                  |
|                                         | ٣٩                                                               |
|                                         | ج _ رسالته عن مجمعى أرمينيا وسيلفكيا                             |
| ۱٦٧ .٤                                  | ٣٥ فصل ٣٥                                                        |
| 177                                     | فصل ۳۹                                                           |
| 177                                     | فصل ٤٢٤٢                                                         |
| ٧٢                                      | فصل ٤٨                                                           |
|                                         |                                                                  |
|                                         | د _ رساله عن ديوليسيوس ، مسلوى                                   |
| 97,92                                   | فصل ۲۲ فصل ۲                                                     |
| 1716112 007                             | م الرسالة إلى أدلفيوس فصل ٧                                      |
| 91                                      | هـ الرسالة إلى ادلقيوس قصل ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
|                                         | و _ رسالته إلى أساقفة مصر وليبيا فصل ١٤                          |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ى _ ابكتيتوس. فصل ٧                                              |
|                                         |                                                                  |

القديس أثناسيوس الرسولى

تجسد الكلمة

٤ ٣ ف



مراجع قالوا عن القديس أثناسيوس

- P.G. 35, 1081.

مجلة مدارس الأحد: العددان ٧،٦ السنة ٢٧ يونيو ويوليو ١٩٧٣، القاهرة.. ص ١٨.

- Bouyer, L'incarnation et L'Eglise- corpus du Christ dans La théologie de St. Athanase. 1943, p. 22.
- Ungar, in Fransiscan Studies. March 1946, vol. No. 1, p. 30.
- Bouyer, Histoire de La Spiritualite Christienne, 1966, t. 1, p. 498.
- Resch, La doctrine ascétique des premiers maitres egyptiens, 1931, p. 164.
- Resch, ١٥. ص . ٨٩٠ المرجع السابق ص

-

-

- Quasten, Patrology, vol. III, p. 66. -
- Cavallera, Saint Athanase, 1908, p. 35.
- Cavallera, ٣٦ ص السابق ص.
- Moehler, Athanasius, der Grosse und der Kirche seiner Zeit, 1827, p. 122.

قالوا عن القديس أثناسيوس: + من عظة للقديس غريغوريوس أثناسيوس الرسولى: حينما أمدح أثا + من كلمة قداسة البطريرك الا

إحتفال الكنيسة بتذكار مرور ١٦٠٠ سنة على إنتقال القديس

بذل قديسنا مار أثناسيوس جهودًا جبارة بنضاله المرير دفاعًا عن عقيدة ألوهية السيد المسيح، ولأنه كان راسخاً فى عقيدته رسوخ الرواسى ... لم يقلق ولم يتسرب الياس إلى نفسه لكنه صمد وثابر وصبر رغم ما ألم به من صنوف المكاره، وكان يؤمن بأنه لابد أن يتكلل صبره يومًا بالظفر.

+ رأى علماء اللاهوت ودارسو الآباء:

- لقد صار أثناسيوس معيار الأرثوذكسيين الحى.

- محبة أثناسيوس للمسيح هي المفتاح لفهم حياة أثناسيوس وكل كتاباته.

 - إن أثناسيوس هو الذي أمسك بدفة الكنيسة لينقذ تعليمها اللاهوتي من الإنحراف وراء النظريات الفلسفية اليونانية عن اللوغوس إلى الإلتزام بالأمانة المطلقة للنص الكتابي عن الله.

- كان له الفضل الأعظم في نشر الوعى الكتابي في الأوساط الرهبانية بمصر وأنه كان
 أكثر من إهتم بذلك بغيرة وبقدرة على الإقناع.

- إن التأمل - فى رأى القديس أثناسيوس - ليس مجرد دراسة فكرية ولكنه يؤول بالضرورة إلى الممارسة العملية التقوية لجميع الفضائل.

 - إن أعظم فضل لأشاسيوس يتركز في أنه دافع عن المسيحية التقليدية وحفظها من خطر التلوث بالفكر اليوناني الكامن في هرطقة أريوس وأتباعه.

- لقد كان أنتاسيوس متمكناً فى العقيدة حتى لم يكن له مثيل فى ذلك، فإنى لا أجد أحدًا فى القرن الرابع يضاهيه... ولاسيما فى عمق حاسته المسيحية التى كانت تدفعه تلقائيًا إلى أن يكشف فى العقيدة عن الجانب الذى يجعلها متصلة بصميم الحياة الروحية لإحياء النفوس وإنعاشها وتجديد حياتها الروحية وإندفاعها نحو الصلاح.

- لن نتعلم من أحد آخر أفضل منه كيف يمكن أن تتبع من العقائد حتى أصعبها على الإدراك البشرى - ينابيع مياه حية ودفعات روحية عالية. فالثالوث ليس عند ق أثتاسيوس مجرد حقيقة نظرية يلزمنا الإيمان بأن نقبلها بعقولنا دون أن يكون لها أثر فعال فى سلوكنا العملى بل أن الثالوث عنده كل شئ فى الحياة الروحية كما فى العقيدة المسيحية على حد سواء.

- لقد ضرب أثناسيوس جذوره عميقاً جداً في تربة الكنيسة وقد كان أثناسيوس لا يعرف نفسه إلا فيها ، فكان ماضيها حاضراً دائماً أمامه وقد أخذ على عاتقه أن لايقدم المسيح يسوع إلا متحداً بكنيسته من الداخل وفي كلمة واحدة كان المسيح هو نفسه الكنيسة. لقد صارت الأرثوذكسية الجامعة متجسدة في شخص أثناسيوس. Coptic-books.blogspot.com

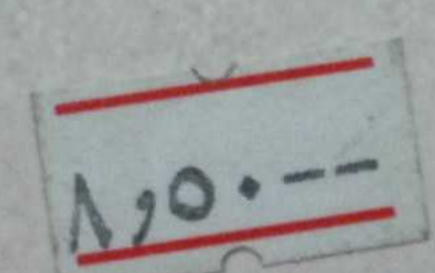




"لقد تحدثنا إذن ، وبإختصار على قدر المستطاع وبقدر ما أمكننا فهمه عن سبب ظهوره في الجسد، وأنه لم يكن ممكنًا أن يحول الفاسد إلى عدم الفساد إلا المخلّص نفسه، الذي خلق منذ البدء كل شيء من العدم. ولم يكن ممكنًا أن يعيد خلق البشر ليكونوا على صورة الله إلا الذي هو صورة الآب. ولم يكن ممكنًا أن يجعل الإنسان المائت غير مائت إلا ربنا يسوع المسيح الذي هو الحياة ذاتها. ولم يكن

باكورة لقيامة الجميع".

المركز الأرثوذكسي لدراسات الآباء



(الفصل العشرون، فقرات ۱ و٢)

## 7212.77:0

coptic-books.blogspot.com

E. Mail: santonio@link.net